
ANAIS DO XI EVINCI — Centro Universitário Autônomo do Brasil — UniBrasil, 2016    -    ISSN: 2525-5126 

 

Violência obstétrica como violência de 

gênero institucionalizada: breves 

considerações a partir dos direitos 

humanos e do respeito às mulheres 
 
 

Resumo 

 

O presente trabalho tem como objetivo demonstrar a existência de uma nova categoria de 

violência institucional e de gênero: violência obstétrica. Para que isso seja possível, parte-se, 

primeiro, de uma tentativa de construção do conceito de violência obstétrica, para além de 

evidências cientificas não-consentidas e/ou informadas em ambiente hospitalar; 

subsequentemente, busca-se elevar – não no sentido categórico, mas no sentido mais amplo 

possível da palavra – a violência obstétrica como violência de gênero e violência 

institucionalizada; e, por último, como essas lesões ferem tantos os direitos sexuais e 

reprodutivos da mulher, como a dignidade da pessoa humana. Essa análise descritiva-

interpretativa evidencia uma carência de debate multicultural em relação ao que se pode esperar 

de uma maternidade segura como direito fundamental da mulher. É por meio dos direitos 

humanos e do Estado Constitucional que se espera uma mudança livre, justa e digna por/de/para 

mulheres. 

 

Palavras-Chave: violência obstétrica; violência de gênero; violência institucionalizada; direitos 

sexuais e reprodutivos; direitos humanos; mulheres. 

 

Summary 

 

This study aims to demonstrate the existence of a new category of institutional violence and 

gender: obstetric violence. To make this possible, we start first, an attempt to build the concept 

of obstetric violence, in addition to scientific evidence non-consensual and / or reported in the 

hospital; subsequently seeks to raise - not in the categorical sense, but in the broadest possible 

sense of the word - obstetric violence as gender violence and institutionalized violence; and 

finally, how these injuries hurt so many sexual and reproductive rights of women, such as the 

dignity of the human person. This descriptive-interpretative analysis shows a lack of 

multicultural debate about what can be expected from safe motherhood as a fundamental right 

of women. It is through human rights and the constitutional state rights that are expected to 

change free, fair and dignified for / of / for women. 

 

Keywords: obstetric violence; gender violence; institutionalized violence; sexual and 

reproductive rights; human rights; women. 

 

 

 

 

 

 

 



      

1. INTRODUÇÃO 

 

O termo “violência obstétrica” foi criado pelo Dr. Rogelio Pérez D’Gregorio 

presidente da Sociedade de Obstetrícia e Ginecologia da Venezuela, e desde então 

nomeou as lutas do movimento feminista pela eliminação e punição dos atos e 

procedimentos tidos como violentos realizados durante o atendimento e assistência ao 

parto. 

Enquadram-se no conceito de violência obstétrica todos os atos praticados no 

corpo da mulher e do bebê sem o consentimento da mulher, além de procedimentos já 

superados pela medicina, porém ainda muito utilizados, principalmente no atendimento 

realizado pelo SUS, como a episiotomia (corte na região do períneo) e a manobra de 

Kristeler (quando a barriga é empurrada por enfermeiras), o enema (lavagem intestinal) 

uso da ocitocina sintética (hormônio acelerador das contrações), da anestesia, do 

fórceps, o jejum de comida e água, exames de toque frequentes (usados para conferir a 

dilatação e a descida do bebê), o rompimento artificial da bolsa e a posição horizontal 

da mulher. 

O termo violência obstétrica abrange três momentos distintos do atendimento no 

serviço de saúde, quais sejam pré-parto, parto e pós-parto. Nessa ótica há aspectos 

relevantes para citar que é a possibilidade de participação da mulher no processo 

decisório durante esses três momentos, há estudos que demonstram que o sentimento de 

não ser informada e não ter tido a oportunidade de participar nas decisões foram 

associados à insatisfação. 

É importante destacar também que tal pratica se enquadra na categoria de crime, 

e há vários movimentos sociais, principalmente feministas que tentam demonstrar o 

caráter violento dos procedimentos citados, um exemplo comum é a episiotomia, que 

sem autorização pode ser interpretada como crime contra a integridade física, lesão 

corporal, art. 129, Código Penal brasileiro. 

Há ainda que se levar em consideração que tal violência agride os direitos não 

apenas da mulher, mas também do nascituro que também é sujeito de direitos. 

Em que pese o tema ser comumente abordado como direito humanos das 

mulheres a dignidade e a integridade corporal o tema também aborda aspectos dos 

direitos sexuais e reprodutivos. A assistência como tema de direitos humanos tem sido 



      

levada a tribunais internacionais como exemplo de violação do direito humano das 

mulheres à sua dignidade e à sua integridade corporal. 

Nas pesquisas relacionadas como a pesquisa “nascer no Brasil” realizada pela 

FIOCRUZ que indica que 1 em cada 4 mulheres sobre violência obstétrica, há dados 

importantes e surpreendentes que merecem atenção, além da violência que ocorre cm 

muitas mulheres no momento do parto e puerpério as variáveis socioeconômicas e 

demográficas também influenciam nas causas da violência. 

Importantes desigualdades sociais de cor, escolaridade, região e fonte de 

pagamento influenciam na forma como as mulheres são tratadas pelos profissionais de 

saúde durante a internação para o parto e puerpério, tratamento que é crucial 

modificável de satisfação é atitude dos profissionais durante o acompanhamento do 

trabalho de parto, que precisa ser revisto, buscando atender às necessidades das 

parturientes com mais equidade e dignidade. 

 Neste sentido, é importante abordar como direitos reprodutivos e sexuais são 

postos em disputa no campo das políticas de saúde pública e como a linguagem dos 

direitos humanos é operada para expressar demandas que se põem em conflito com um 

discurso médico-científico vigente. 

Outro problema comumente citado pelas mulheres que são vitimas desse tipo de 

violência é o descumprimento da lei 11.108/2005 - Lei do acompanhante, que apesar de 

estar em vigor é descumprida principalmente no âmbito da saúde pública. Na pesquisa 

“Nascer no Brasil” realizada pela FIOCRUZ demonstra que a presença do 

acompanhante minimiza as desigualdades relatadas pelas vítimas. 

A violência infligida nos corpos femininos gera o trauma e a experiência 

individual vivida nesse evento, essa violência fere categorias universais de direitos 

humanos como: igualdade, dignidade, respeito, justiça e valor da pessoa humana. 

A questão proposta no presente trabalho se assenta no reconhecimento de um 

tipo de violência de gênero num contexto de políticas públicas e direitos humanos sobre 

a violência obstétrica. Demonstrar a vulnerabilidade da mulher e do nascituro no 

momento do parto e puerpério e como essa violência fere direitos da personalidade e 

direitos fundamentais de ambos. Nesse sentido a mulher deve ser protagonista, saber e 

decidir sobre o próprio corpo, a escolha deve ser da mulher, pois é sujeito de direitos, 

ela deve escolher se vai consentir com os procedimentos realizados em seu corpo. 



      

É importante o enfrentamento das questões, e por isso a relevância do presente 

estudo, pois se trata de uma luta política para o reconhecimento desta violência no 

âmbito dos direitos sexuais e reprodutivos. Além de necessário reconhecimento da 

mudança social de paradigma reconhecendo essa violência, em comparação ao erro que 

médico que é passível de indenização. 

 

2. CONSTRUÇÃO DO CONCEITO DE VIOLÊNCIA OBSTÉTRICA 

 

O conceito de violência obstétrica foi construído através do movimento de 

humanização do parto, que representa essa nova forma de abordagem; o movimento é 

antigo, porém a criação do termo “violência obstétrica” foi recente, o vocábulo 

“violência obstétrica” elaborado pelo Dr. Rogelio Pérez D’GREGORIO presidente da 

Sociedade de Obstetrícia e Ginecologia da Venezuela e publicado em 2010 no Jornal 

Internacional de Ginecologia e Obstetrícia onde a violência obstétrica é tipificada.
 
A 

partir de então nomeou o movimento feminista já existente em prol da humanização 

do parto. 

No Brasil, Fernando Magalhães foi quem utilizou o termo humanizar no 

início do século 20 para defender o uso do fórceps o que, naquela época, no cenário 

internacional, era defendido como humanização no atendimento à parturiente. De 

uma forma sintética, Júlio Camargo de AZEVEDO (2015) indica o conceito de 

violência obstétrica da seguinte forma: 

 

É possível afirmar que a violência na atenção obstétrica corresponde a 

qualquer ação ou omissão, culposa ou dolosa, praticada por profissionais da 

saúde, durante as fases pré-natal, parto, puerpério e pós-natal, ou, ainda, em 

casos de procedimentos abortivos autorizados, que, violando o direito à 

assistência médica da mulher, implique em abuso, maus-tratos ou 

desrespeito à autonomia feminina sobre o próprio corpo ou à liberdade de 

escolha acerca do processo reprodutivo que entender adequado. 

 

Desta forma caracteriza-se pela intervenção institucional indevida, não 

autorizada ou sequer informada, até mesmo abusiva, sobre o corpo ou processo 

reprodutivo da mulher, que violam sua autonomia, informação, liberdade de escolha e 



      

participação nas decisões sobre o seu próprio corpo. Apresenta-se pela intervenção 

institucional indevida, não autorizada ou sequer informada. 

A autora e advogada Rachel Teixeira Dias SALLES (2015) considera que a 

violência obstétrica é uma série de violências físicas, sexuais e psicológicas pelas 

quais a mulher é submetida em um momento que deveria ser marcado tão somente 

pela felicidade de dar à luz. 

A construção do conceito compreende a evolução histórica do parto, para 

que se possa entender a mudança de paradigma de um procedimento ritualístico para 

uma obstetrícia baseada em evidências científicas e demonstrar o que é entendido por 

violência dentro da própria concepção médica, nesse sentido importante frisar alguns 

aspectos históricos para compreensão do conceito. 

Ana Cristina DUARTE (2015) elabora de forma bem detalhada a descrição 

das seguintes condutas e atos de violência obstétrica: 

 

Impedir que a mulher seja acompanhada por alguém de sua preferência, 

familiar de seu círculo social; tratar uma mulher em trabalho de parto de 

forma agressiva, não empática, grosseira, zombeteira, ou de qualquer forma 

que a faça se sentir mal pelo tratamento recebido; tratar a mulher de forma 

inferior, dando-lhe comandos e nomes infantilizados e diminutivos, tratando-

a como incapaz; submeter a mulher a procedimentos dolorosos 

desnecessários ou humilhantes, como lavagem intestinal, raspagem de pelos 

pubianos, posição ginecológica com portas abertas; impedir a mulher de se 

comunicar com o "mundo exterior", tirando-lhe a liberdade de telefonar, usar 

celular, caminhar até a sala de espera ETC; fazer graça ou recriminar por 

qualquer característica ou ato físico como por exemplo obesidade, pelos, 

estrias, evacuação e outros; fazer graça ou recriminar por qualquer 

comportamento como gritar, chorar, ter medo, vergonha etc; fazer qualquer 

procedimento sem explicar antes o que é, por que está sendo oferecido e 

acima de tudo, SEM PEDIR PERMISSÃO; submeter a mulher a mais de um 

exame de toque (ainda assim quando estritamente necessário), especialmente 

por mais de um profissional, e sem o seu consentimento, mesmo que para 

ensino e treinamento de alunos, dar hormônios para tornar mais rápido e 

intenso um trabalho de parto que está evoluindo normalmente; cortar a 

vagina (episiotomia) da mulher quando não há necessidade (discute-se a real 

necessidade em não mais que 5 a 10% dos partos); dar um ponto na sutura 

final da vagina de forma a deixá-la menor e mais apertada para aumentar o 

prazer do cônjuge ("ponto do marido"); subir na barriga da mulher para 

expulsar o feto Submeter a mulher e/ou o bebê a procedimentos feitos 

exclusivamente para treinar estudantes e residentes; permitir a entrada de 

pessoas estranhas ao atendimento para "ver o parto", quer sejam estudantes, 

residentes ou profissionais de saúde, principalmente sem o consentimento 

http://jus.com.br/1066032-rachel-teixeira-dias-salles/perfil


      

prévio da mulher e de seu acompanhante com a chance clara e justa de dizer 

não, fazer uma mulher acreditar que precisa de uma cesariana quando ela 

não precisa, utilizando de riscos imaginários ou hipotéticos não 

comprovados (o bebê é grande, a bacia é pequena, o cordão está enrolado); 

submeter uma mulher a uma cesariana desnecessária, sem a devida 

explicação dos riscos que ela e seu bebê estão correndo (complicações da 

cesárea, da gravidez subsequente, risco de prematuridade do bebê, 

complicações a médio e longo prazo para mãe e bebê); dar bronca, ameaçar, 

chantagear ou cometer assédio moral contra qualquer mulher/casal por 

qualquer decisão que tenha(m) tomado, quando essa decisão for contra as 

crenças, a fé ou os valores morais de qualquer pessoa da equipe, por 

exemplo: não ter feito ou feito inadequadamente o pré-natal, ter muitos 

filhos, ser mãe jovem (ou o contrário), ter tido ou tentado um parto em casa, 

ter tido ou tentado um parto desassistido, ter tentado  ou efetuado um aborto, 

ter atrasado a ida ao hospital, não ter informado qualquer dado, seja 

intencional, seja involuntariamente; submeter bebês saudáveis a aspiração de 

rotina, injeções e procedimentos na primeira hora de vida, antes que tenham 

sido colocados em contato pele a pele e de terem tido a chance de mamar; 

separar bebês saudáveis de suas mães sem necessidade clínica. 

 

As ações explanadas acima explicam substancialmente e claramente vários 

atos que são considerados como violência obstétrica contra a mulher, alguns são atos 

de agressão psicológica, verbal ou moral, também existem atos de agressão física 

todos carregados de preconceito e acarretando efeitos danosos para a saúde da mulher 

e do nascituro/bebê. 

Um dos procedimentos mais criticados e listado acima se refere à 

episiotomia, que conforme explica DINIZ (2001, p. 24-25), sem a real necessidade ou 

faze-la de rotina acaba por ser prejudicial, ela constitui um procedimento danoso e 

sua utilização ultrapassa a da possível necessidade fisiológica e pode representar mais 

um ato de dominação patriarcal, conforme explana a autora: 

 

Dada a sua permanência de rotina mesmo diante da evidência bem 

documentada de sua limitada indicação, a episiotomia tem sido motivo de 

acalorado debate. Segundo Kitzinger, esse procedimento se mantém porque 

“representa o poder da obstetrícia” e deveria ser considerada “uma forma de 

mutilação genital” (BWHBC,1993:458). Para Davis-Floyd (1992:129),  por  

meio da episiotomia, “os médicos, como representantes da sociedade, podem 

desconstruir a vagina (e por extensão, suas representações), e então 

reconstruí-la de acordo com nossas crenças culturais e sistema de valores”. 

 



      

Em suma, é um procedimento com pouca indicação, danoso à saúde e como 

indica a autora há outros valores por trás da episiotomia de rotina, assim como em 

todos os atos de violência explicados acima demonstram o sistema patriarcal de 

valores que são expressos no momento do atendimento à mulher. 

 

Em síntese, a violência obstétrica caracteriza-se na pratica de atos 

traumatizantes na assistência ao parto, pré-parto e puerpério; e não deve ser 

considerada apenas na esfera do erro médico ou conduta médica, mas também no 

procedimento, no tratar a paciente que estão contidas as formas de desrespeito contra 

a dignidade da mulher. 

 

3. VIOLÊNCIA OBSTÉTRICA COMO VIOLÊNCIA DE GÊNERO E 

VIOLÊNCIA INSTITUCIONALIZADA 

 

A violência obstétrica empregada contra as mulheres e aos nascituros deve 

enfrentar algumas questões, pois ela é também uma violência de gênero. 

Gênero é uma palavra que classifica diversos fenômenos como gênero de 

literatura, música entre outros, além de possuir muitos significados; no presente 

estudo gênero será utilizado no sentido de classificar as pessoas na sociedade numa 

concepção relacional, obviamente que a construção social do gênero é mais complexa 

do que a classificação entre homem e mulher, pois há diversas correntes que 

consideram existir a classificação de gênero entre homem e mulher, e outras para as 

quais existem dois sexos e diversos gêneros (CARVALHO, 2009, p. 21-45). 

Portanto gênero é um primeiro campo social onde o poder é articulado, mas 

a raça/etnia e a classe social também são filtros de percepção e apercepção servindo 

de parâmetros para a relação de poder, desta forma gênero não regula apenas a 

relação entre homens e mulheres, mas as relações homem-homem e mulher- mulher, 

assim uma violência perpetrada de uma mulher contra outra mulher pode ser 

produzida pelo gênero como a violência do homem contra a mulher. Assim, ele é o 

ponto a partir do qual o poder é articulado, essa articulação processa- se em prejuízo 

das mulheres na medida em que ser mulher não significa apenas ser diferente do 

homem, mas provoca opressão e desvalorização, assim torna-se necessário evidenciar 



      

que o oprimido tem suas opções reduzidas transformando-se em objeto de exploração 

e domínio; essas diferenciações submetem as mulheres ao poder e à razão 

patriarcalista (SAFFIOTI, 2003. p. 53-60). 

As contradições raça/etnia, classe social se conectam com o gênero e majora 

a vulnerabilidade das mulheres frente à estrutura de poder hierárquica e patriarcal, 

esse sistema expressa valorização desigual atribuída pela sociedade e legitimada pela 

cultura patriarcal aos corpos e às subjetividades das pessoas, isso demonstra a 

estrutura da violência contra mulheres embasadas em modelos patriarcais e desiguais 

(TIM, 2012. p. 185-189). 
 
Mas é preciso explicar que colocar a mulher como vítima 

de um tipo penal como a violência de gênero é diferente de vitimá-la: 

 

No campo jurídico todas as pessoas em conflito, sejam homens ou mulheres, 

serão ou réus ou vítimas. Já nas esferas, por exemplo, da saúde, da 

assistência social ou outras formas de atuação, a tomada de qualquer sujeito 

na condição de “vitima” é significá-lo de saída como sujeito de “menor 

potencialidade” diante das suas possibilidades de vir a ser sujeito plenamente 

potente, isto é, de deter plenamente autodomínio e soberania de decisões, daí 

que se perpetue a noção da mulher como um sujeito incapaz, à semelhança 

das crianças, dos doentes... ou dos loucos, em maior grau! Incapaz de 

decisões, incapaz de pleno domínio de si... então necessitaria de eternos 

“tutores”! Ora, esta é a própria construção social do feminino denunciada e 

repudiada pelo movimento de mulheres e que constrói a concepção das 

mulheres como eternos “dependentes”. Pode do ponto de vista histórico, 

explicar, sem eticamente justificar, tanto a cultura da “proteção” necessária 

(passando as próprias mulheres a se conceberem da mesma forma e 

conceberem seus companheiros como “os provedores”), proteção que não se 

confunde com “cuidado”, quanto a cultura de que os sujeitos dependentes, 

sempre infantilizados como sujeitos sociais, precisam de eterna  vigilância e 

educação rigorosa, o que em passado já  bem  próximo, significava punições 

físicas e sanções morais, para o aprendizado da adequada conduta social. 

(SCHRAIBER, Lilia; D'OLIVEIRA, 1999, p. 13-26). 

 

A violência no ciclo gravídico puerperal é pouco conhecida, mas muito cruel 

trazendo graves consequências para a saúde física e mental das mulheres, sendo 

responsável por um em cada cinco anos potenciais de vida saudável perdido pelas 

mulheres, segundo DINIZ (2015, p. 627-637) estudos indicam que a prevalência da 

violência no clico gravídico puerperal é maior do que a apresentada por problemas de 

rotina reforçando a urgência do estudo do fenômeno da violência obstétrica. 

 



      

Porém é sabido que a invisibilidade do fenômeno se operava, sobretudo 

pelos órgãos de segurança e da Justiça, uma vez que as representações 

vigentes indicavam a presença de uma estrutura familiar baseada na 

autoridade e hierarquia masculinas e na subordinação feminina, além do 

peso da tradição e das representações relativas aos papéis tradicionais 

relacionados às mulheres. Por isso, a emergência da expressão violência de 

gênero, independentemente de sua matriz teórica, associa-se à luta da 

violência contra as mulheres, bem como a outras reivindicações de valores 

feministas concernentes a mudanças na ordem legal, social e jurídica para 

interferir na estrutura. (BANDEIRA, 2014 p. 449-469)  

 

Também é um dado importante no estudo de gênero o fato de que no serviço 

público brasileiro de saúde as mulheres atendidas são, na maioria, provenientes de 

camadas populares e a relação entre paciente e médico, conforme aponta HIRSCH, é 

além de tudo uma relação de classe, o médico adota uma atitude diferente conforme a 

classe social da paciente (HIRSCH, 2014. 

A violência marca a trajetória da mulher, até na relação médico paciente nos 

momentos expressivos de sua vida: contracepção, parto e aborto; KITZINGER indica 

a assistência ao parto como uma forma de violência de gênero. No Brasil o tema é 

tratado também como violência institucional na assistência ao parto. A violência de 

gênero é uma construção social, os papéis opressores masculinos e femininos não são 

naturais, mas construções sociais e como tal as práticas de saúde estarão sendo 

moldadas também pelos aspectos culturais, religiosos, econômicos etc., o gênero 

estrutura a percepção concreta e simbólica de toda a vida social (DINIZ, 2001). 

As autoras observam que o significado dos processos que geram a violência 

de gênero e os processos que criminalizam abusos não podem ser confundidos. 

Todavia, se, ainda que distintos, não forem reunidos, o campo da judicialização 

permanece fraturado. É importante que haja a tentativa de restaurar a cidadania 

feminina por meio dessa iniciativa, ainda que outras lhe devam ser adicionadas. 

(MATTAR, 2012, p. 107-120)  

 

4. DIREITOS SEXUAIS REPRODUTIVOS E MATERNIDADE SEGURA 

COMO DIREITO FUNDAMENTAL DA MULHER 

 



      

Direitos sexuais e reprodutivos são direitos desenvolvidos a partir de 

documentos internacionais. O feminismo tem papel fundamental no movimento de 

mudança de assistência ao parto. Os direitos sexuais e reprodutivos são frutos desses 

movimentos reivindicatórios que reescrevem a reforma do parto a partir da concepção 

de direitos reprodutivos e direitos sexuais como direitos humanos (DINIZ, 2001). 

Os direitos sexuais e reprodutivos são direitos humanos reconhecidos em 

documentos internacionais e nacionais, significa dizer que representa o direito das 

pessoas de decisão de forma livre e responsável a ter filhos ou quantos filhos se 

deseja ter; direito a ter informações, meios e métodos direcionados a esse fim, 

resumidamente direito de exercer a sexualidade e reprodução sem discriminação, 

imposição ou violência (BRASIL, 2006. p. 4-5). 

Flavia PIOVESAN (2004, p. 77-85) assinala duas vertentes ao conceito de 

direitos sexuais e reprodutivos, por um lado a autodeterminação individual que 

corresponde o livre exercício da sexualidade e reprodução humana livre de 

discriminação, coerção e violência significa o direito à autodeterminação, 

privacidade, intimidade, liberdade e autonomia individual, de outro lado ela afirma 

que as políticas públicas são essenciais para o efetivo exercício dos direitos 

reprodutivos, sendo primordial o acesso à informações, meios e recursos seguros e 

acessíveis, sendo fundamental o mais elevado padrão de saúde no que tange aos 

direitos sexuais e reprodutivos. 

Nos instrumentos citados não há um conceito de direitos sexuais e 

reprodutivos, mas a autora TAMANINI (2009, p. 55) indica os tipos de conteúdo: 

 

a) os direitos de adotar decisões relativas à reprodução sem sofrer 

discriminação, coerção ou violência; b) o direito de decidir livre e 

responsavelmente o número de filhos e o intervalo entre seus nascimentos; c) 

o direito de ter acesso à informações de métodos anticoncepcionais, meios 

seguros (serviços) disponíveis, acessíveis à toda a tecnologia disponível para 

ter ou não filhos; d) o direito de acesso ao mais elevado padrão de saúde 

reprodutiva; a reprodução como direito da personalidade. Por sua vez, os 

direitos sexuais compreendem a) o direito de decidir livremente e 

responsavelmente sobre sua sexualidade; o direito a ter controle sobre o seu 

próprio corpo; c) o direito a viver livremente sua orientação sexual, sem 

sofrer discriminação, coação ou violência; d) o direito a receber educação 

sexual; e) o direito à privacidade; f) o direito a fruir do progresso científico e 

a consentir livremente com a experimentação, com os devidos cuidados 



      

éticos recomendados pelos instrumentos internacionais; g) o direito de ter a 

pratica sexual desvinculada da gerência do Estado e da reprodução; h) a 

sexualidade como direito da personalidade. 

 

Além dos conteúdos acima referidos a autora se refere à integridade 

corporal, autonomia pessoal, igualdade e diversidade como componentes inegociáveis 

dos direitos sexuais e reprodutivos. Ela explica que na Conferência Internacional 

sobre População e desenvolvimento do Cairo, o conceito de cidadão foi inserido nas 

relações com a vida sexual e reprodutiva, incluído questões de direitos e deveres, os 

direitos sexuais e reprodutivos se tornam direitos sociais demandando atuação do 

Estado como promotor de transformação social. No mesmo sentido PROGIANTI 

(2008, p.45-49) explica que o conceito envolve quatro princípios éticos inegociáveis 

dentro dos direitos sexuais e reprodutivos, quais sejam a diversidade, igualdade, 

autonomia pessoal e integridade pessoal, sendo que cada um pode ser lesionado por 

atos de abuso ou invasão, resultar de negligencia, omissão e discriminação. 

TAMANINI (2009) também indica como lesões a esses direitos, entre 

outras, a excessiva medicalização do corpo da mulher, uso indiscriminado dos corpos 

femininos como objeto de intervenção médica, a falta de respeito à autonomia pessoal 

da mulher não a ouvindo ou respeitando suas decisões, esterilizações sem 

consentimento, cesáreas indesejadas ou desnecessárias, o tratamento dado às 

mulheres na sala de parto, os procedimentos médicos invasivos; ela explica que são 

lesões diretas ao conteúdo inegociável dos direitos sexuais e reprodutivos. O 

exercício da sexualidade e da reprodução é inerente à dignidade humana, o conteúdo 

referente aos direitos sexuais e reprodutivos torna-se parte dos princípios dos direitos 

humanos. 

Ingo Wolfgang SARLET (2012, p. 609-611) afirma que o âmbito de 

proteção à maternidade deve ser compreendido em conjunto com outros direitos 

fundamentais, e nesse caso em especial com a saúde, integridade física e psíquica e 

direito à vida, além de guardarem relação com a dignidade da pessoa humana formam 

o arcabouço do sistema constitucional de proteção da maternidade; afirma que o 

parâmetro para caracterização desse direito compreende a concepção, gestação e 

nascimento, e os primeiros anos de vida; segundo o autor os titulares desse direito são 

as mulheres, mães, gestantes o nascituro e a criança. Ele identifica como destinatários 



      

os órgãos estatais e até os particulares estão vinculados a esse direito fundamental, 

inclusive na esfera das relações privadas  

A dignidade é fundamento da autonomia existência da mulher, para além de 

um fundamento do estado democrático de direito a dignidade da pessoa humana é o 

princípio que legitima e confere unidade de sentido a toda ordem constitucional, ela 

significa proteção da pessoa, titular de direitos e deveres, nas relações em que 

participa, mesmo uma relação médico-paciente. A dizer é a dignidade da pessoa 

humana que serve de mandamento máximo dos outros princípios garantidores dos 

direitos fundamentais como os sociais.  

Conforme Ana Paula PELEGRINELLO (2014, p. 97-114), o critério para 

verificação se a mulher tem uma vida digna, é objetivo e se traduz pela 

disponibilização de serviços essenciais. A reprodução é fruto da autonomia da mulher 

e direito da personalidade, qualquer decisão no sentido de interesses estranhos ao da 

mulher significaria lesão, assim “o direito da mulher – e somente da mulher – de 

decidir ter filhos se apresenta como um direito da personalidade física e, mais 

precisamente, como um direito à liberdade corporal”.
 
Acrescenta, ainda: 

 

a decisão da mulher de engravidar e de parir (visando a ampliar ou, até 

mesmo, a assim constituir família) deve refletir sua autonomia existencial, 

de modo que ninguém pode preventiva, genérica e injustificadamente 

interferir nesse projeto, inibindo-o. Ninguém mesmo, nem o Estado, sob 

pena de malferimento do princípio da dignidade da pessoa humana, com 

reflexos insuportáveis no livre desenvolvimento da sua personalidade (p. 97-

114). 

 

O direito ao próprio corpo é o ponto de partida de uma sociedade 

democrática que dê aos indivíduos igual valor, assim a mulher pode abster-se da 

maternidade ou busca-la exercendo sua autonomia sexual de acordo com sua 

autonomia existencial e direito personalíssimo ao corpo com fundamento na 

dignidade da pessoa humana. (PELEGRINELLO, 2014, p. 97-114). 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 



      

A violência é uma construção social, que está presente na estrutura da 

sociedade em que estamos inseridos. Mas o Direito também é um importante 

instrumento de mudança social e as lutas no combate à violência de gênero trazem 

visibilidade e reconhecimento à questão. 

A violência de gênero no momento do parto é tão perpetrada e interligada na 

estrutura social, que muitas mulheres nem sequer percebem sofrer abuso. É nesse 

ambiente de reconhecimento e maximização dos direitos humanos que a mulher pode e 

deve ser protagonista: cabe a ela decidir sobre seu próprio corpo. No caso do parto, por 

exemplo, a escolha deve ser dela! Ela é quem deve escolher se vai consentir (ou não) 

com os procedimentos a serem realizados (ou não) em seu corpo. 

Esse debate também abre espaço para outras considerações no meio 

acadêmico: atuação e erro médico; contexto sociocultural e condições econômicas; 

relação entre tempo, Direito e Medicina, todos por/de/para mulheres. 

 

REFERENCIAS 

 

AZEVEDO, Júlio Camargo de. Precisamos falar sobre a violência obstétrica. 

Disponível em: <http://www.conjur.com.br/2015-mai-16/julio-azevedo-precisamos- 

falar-violencia-obstetrica>. Acesso em: 18 jun. 2015. 

 

BANDEIRA, Lourdes Maria. Violência de gênero: a construção de um campo 

teórico e de investigação. Soc. estado. Brasília, v. 29, n. 2, p. 449-469, ago. 2014. 

 

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de atenção à Saúde. Departamento de Ações 

Programáticas Estratégicas. Direitos sexuais, direitos reprodutivos e métodos 

anticoncepcionais. Brasília: Ministério da Saúde, 2006. p. 4-5. 

 

CARVALHO, Maríli Gomes de; TORTATO, Cíntia Souza Batista. Gênero: 

considerações sobre o conceito. In: CARVALHO, Marilia Gomes de; 

CASAGRANDE, Lindamir Salete; LUZ, Nanci Stancki da (Org.). Construindo a 

igualdade na diversidade. Curitiba: UTFPR, 2009. p. 21-45. 

 

CHAMBOULEYRON, Ingrid Cyfer; GONÇALVES, Tamara Amoroso. Direitos 

humanos das mulheres: não discriminação, direitos sexuais e reprodutivos. In: 

FACHIN, Melina Girardi; IKAWA, Daniela; PIOVESAN, Flávia (Coord.). Direitos 

humanos na ordem contemporânea: proteção nacional, regional e global. v. 4, 

Curitiba: Juruá, 2010. 

 

http://www.conjur.com.br/2015-mai-16/julio-azevedo-precisamos-


      

DINIZ, Carmen Simone Grilo. Entre a técnica e os direitos humanos: possibilidades 

e limites da humanização da assistência ao parto. São Paulo, 2001. 264. Tese 

(Doutorado em Medicina) – Departamento de medicina preventiva, Área de 

concentração medicina preventiva, Universidade de São Paulo. p. 24-25. 

 

DINIZ, Carmen Simone Grilo. Humanização da assistência ao parto no Brasil: os 

muitos sentidos de um movimento.  Ciênc. Saúde coletiva, Rio de Janeiro, v. 10, n. 3, 

p. 627-637, set. 2005. 

 

DUARTE, Ana Cristina. Violência obstétrica. Disponível em: 

<http://estudamelania.blogspot.com.br/2013/02/guest-post-violencia-obstetrica-by-

ana.html>. Acesso em: 10 maio 2015. 

 

EMERIQUE, Lilian Balmant. Considerações sobre a orientação das políticas públicas 

de combate à pobreza na perspectiva de direitos humanos. Revista Direitos 

Fundamentais e Democracia, Curitiba, v. 13, n. 13, p. 201, jan./jun. 2013. 

 

FACHIN, Melina Girardi. Direitos humanos e desenvolvimento. Rio de Janeiro: 

Renovar, 2014. 

 

HIRSCH, Olivia Nogueira. O parto “natural e humanizado”: um estudo 

comparativo entre mulheres de camadas populares e médias no Rio de Janeiro. Rio de 

Janeiro, 2014. 354 f. Tese (Doutorado em ciências sociais) – Programa de Pós-

Graduação em ciências Sociais da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. 

 

LEITE, Carla Vladiane Alves; BETTES, Janaína Maria. Análise do impacto da 

judicialização do direito à saúde no orçamento destinado às políticas públicas de saúde. 

In: BONAT, Alan Luiz; NASCIMENTO NETO, José Osório do; QUETES, Regeane 

Bransin (Org.). Políticas públicas e desenvolvimento. Curitiba: Íhala, 2016. p. 87-

108. 

 

LOURO,Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva pós-

estruturalista. São Paulo: Vozes, 1997. 

 

MATTAR, Laura Davis; DINIZ, Carmen Simone Grilo. Hierarquias reprodutivas: 

maternidade e desigualdades no exercício de direitos humanos pelas mulheres. 

Interface, Botucatu, v. 16, n. 40, p. 107-120, mar. 2012. 

 

PELLEGRINELLO. Ana Paula. Reprodução humana assistida: a tutela dos direitos 

fundamentais das mulheres. Curitiba: Juruá, 2014. 

 

PIOVESAN, Flavia. A mulher e o debate sobre direitos humanos no Brasil. Critica 

Jurídica Revista Latinoamericana de Política, Filosofia y Derecho, Curitiba [S.I.: 

s.v]. n. 23, p. 77-85, jan. /dez. 2004. 

 

PROGIANTI, Jane Márcia; ARAUJO, Luciane Marques de; MOUTA, Ricardo José 

Oliveira. Repercussões da episiotomia sobre a sexualidade. Esc. Anna Nery, Rio de 

Janeiro, v.12, n.1, p.45-49, mar. 2008. 

http://xa.yimg.com/kq/groups/24012876/979641405/name/Tese%20de%20Doutorado%20limita%C3%A7%C3%B5es%20e%20possibilidades%20da%20humaniza%C3%A7%C3%A3o%20no%20parto.PDF
http://xa.yimg.com/kq/groups/24012876/979641405/name/Tese%20de%20Doutorado%20limita%C3%A7%C3%B5es%20e%20possibilidades%20da%20humaniza%C3%A7%C3%A3o%20no%20parto.PDF
http://xa.yimg.com/kq/groups/24012876/979641405/name/Tese%20de%20Doutorado%20limita%C3%A7%C3%B5es%20e%20possibilidades%20da%20humaniza%C3%A7%C3%A3o%20no%20parto.PDF
http://estudamelania.blogspot.com/2013/02/guest-post-violencia-obstetrica-by-ana.html
http://estudamelania.blogspot.com.br/2013/02/guest-post-violencia-obstetrica-by-ana.html
http://estudamelania.blogspot.com.br/2013/02/guest-post-violencia-obstetrica-by-ana.html


      

 

RUTHES, Igor Fernando; NASCIMENTO NETO, José Osório do. A orientação sexual 

como direito fundamental e suas consequências no reconhecimento de direitos às 

minorias sexuais. In: SARLET, Ingo Wolfgang; STRAPAZZON, Carlos Luiz; 

GOMES, Eduardo Biacchi. (Org.). I Jornada Sul Americana de Direitos Fundamentais: 

Brasil, Argentina, Chile e Peru. Joaçaba: UNOESC, 2015. p. 281-303. 

 

SAFFIOTI, Heleieth. Conceituando o Gênero. In: Coordenadoria Especial da Mulher 

(Org.). Gênero e Educação. São Paulo: Secretaria Municipal de Educação, 2003. p. 

53-60. 

 

SALLES, Rachel Teixeira Dias. Violência obstétrica. Revista Jus Navigandi,Teresina, 

ano 20, n. 4231, 31 jan. 2015. Disponível em: <http://jus.com.br/artigos/31468>. 

Acesso em: 15 maio 2015. 

 

SARLET, Ingo Wolfgang; MARINONI, Luiz Guilherme; MITIDIERO, Daniel. 

Direitos Fundamentais em espécie. In: ____. Curso de Direitos Constitucional. São 

Paulo: Revista dos Tribunais, 2012. p. 609-611. 

 

SCHRAIBER, Lilia B.; D'OLIVEIRA, Ana Flávia Lucas Pires. Violência contra 

mulheres: interfaces com a saúde. Ensaios, Botucatu, v. 3, n. 5, p. 13-26, ago. 1999. 

 

TAMANINI, Marlene. Direitos sexuais e reprodutivos: a reprodução, a sexualidade e 

as políticas. In CARVALHO, Marilia Gomes de; CASAGRANDE, Lindamir Salete; 

LUZ Nanci Stancki da (Org.). Construindo a igualdade na diversidade: gênero e 

sexualidade na escola. Curitiba: UTFPR, 2009. 

 

TIMM, Flávia, A violência contra mulheres. In: APOSTOLOVA, Bistra Stefanova; 

FONSECA, Lívia Gimenes Dias da; SOUZA JUNIOR, José Geraldo de (Org.). 

Introdução crítica ao Direito das mulheres. Brasília: CEAD, 2012. p. 185-189. 

 

VÁZQUEZ, Daniel; DELAPLACE, Domitille. Políticas públicas na perspectiva de 

direitos humanos: um campo em construção. SUR – Revista Internacional de 

Direitos Humanos, São Paulo, v. 8, n. 14, p. 46, jun. 2011. 

 

ZORZAM, Bianca Alves de Oliveira. Informações e escolha no parto:  perspectivas 

das mulheres usuárias do SUS e da Saúde Suplementar. 2013. 14f. Dissertação de 

Mestrado - Universidade de São Paulo (USP). Faculdade de Saúde Pública. São Paulo. 

Disponível em: <http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/6/6136/tde-10112013-

223016/pt-br.php> Acesso em: 17 out. 2014. 

http://jus.com.br/artigos/31468/violencia-obstetrica
http://jus.com.br/revista/edicoes/2015
file:///C:/Users/somaialima/Downloads/n.%204231
http://jus.com.br/revista/edicoes/2015/1/31
http://jus.com.br/revista/edicoes/2015/1
http://jus.com.br/revista/edicoes/2015
http://jus.com.br/artigos/31468
http://www.bv.fapesp.br/pt/publicacao/85913/informacoes-e-escolha-no-parto-perspectivas-das-mulheres-usu/
http://www.bv.fapesp.br/pt/publicacao/85913/informacoes-e-escolha-no-parto-perspectivas-das-mulheres-usu/
http://www.bv.fapesp.br/pt/publicacao/85913/informacoes-e-escolha-no-parto-perspectivas-das-mulheres-usu/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/6/6136/tde-10112013-223016/pt-br.php
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/6/6136/tde-10112013-223016/pt-br.php

