
A RUPTURA DA TRADIÇÃO TEÓRICA E UMA NOVA FORMA DE 

ABORDAR A HISTÓRIA. 

 

 

Gustavo Daher 

 

 

RESUMO 

 

Para compreender a inédita catástrofe política ocorrida no século XX, 

representada, sobretudo, pelas experiências dos governos totalitários, pensadores 

políticos contemporâneos partiram do seguinte questionamento: o que tornou 

possível o amadurecimento de regimes governamentais criminosos e 

radicalmente negadores da liberdade, baseados na organização burocrática, no 

terror e na ideologia? De acordo com Hannah Arendt, a dificuldade de se abordar 

essa questão está em sua originalidade, uma vez que aponta para o desafio de 

compreender um fenômeno político sem paralelos na história, e portanto 

irredutível a qualquer escola de pensamento político de que atualmente se pode 

dispor. Sem referências práticas ou categorias teóricas do passado para iluminar essa 

nova realidade, torna-se imprescindível estabelecer novos parâmetros de reflexão. Neste 

trabalho pretendemos expor os principais aspectos da metodologia arendtiana de 

abordagem histórica, cujo objetivo central é compreender os fenômenos do mundo tais 

como se apresentam, sem apoiar-se em estruturas conceituais já estabelecidas. A tarefa 

de compreender, tal como entendida por Arendt, é imprescindível para nos 

familiarizarmos com a realidade, e condição para o inevitável desafio de julgar. 

PALAVRAS-CHAVE: Política, História, Governos Totalitários, Compreender, Julgar. 

    
 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

A fim de compreender a inédita catástrofe política ocorrida no século 

XX, representada, sobretudo, pelas experiências de governos totalitários, os 

filósofos contemporâneos tomaram como ponto de partida para as suas 

reflexões o seguinte questionamento: o que tornou possível o amadurecimento 

de regimes governamentais criminosos e radicalmente negadores da liberdade, 

baseados na organização burocrática, no terror e na ideologia? De acordo com 

Hannah Arendt, a dificuldade para se responder a essa questão está em sua 



originalidade, uma vez que aponta para o desafio de compreender um 

fenômeno político sem paralelos na história, e portanto irredutível a qualquer 

filosofia política de que se pode ter conhecimento. Embora seja possível 

identificar certos princípios da doutrina totalitária em teorias conhecidas do 

pensamento político ocidental, “as implicações manifestas no evento concreto 

da dominação totalitária vão muito além das mais radicais ou ousadas 

idéias”(ARENDT, 2013, p. 54) Em outras palavras, se por um lado, na esfera 

dos conceitos que desde a Grécia Antiga orientam a compreensão dos 

assuntos humanos, pode ser mesmo que não haja absolutamente nada de 

novo, por outro, no plano dos fenômenos, é impossível encontrar no passado 

algo que se assemelhe às práticas governamentais totalitárias. “Stalin e Hitler 

não acrescentaram uma única idéia nova ao socialismo ou ao racismo, 

respectivamente; no entanto, foi apenas em suas mãos que essas ideologias 

adquiriram uma gravidade fatal.” (ARENDT, 2008, p. 370) “O governo totalitário 

não tem precedentes porque desafia comparações” (ARENDT, 2008, p. 358), 

diz Arendt. Sem referências práticas ou categorias teóricas do passado para 

iluminar essa nova realidade, torna-se imprescindível refletir sobre ela a partir 

de novos parâmetros, abrindo mão das teorias herdadas pela tradição 

filosófica, as quais sempre nortearam o julgamento dos homens acerca dos 

acontecimentos políticos.  

 

 

DESENVOLVIMENTO 

 

Hoje são de conhecimento público as práticas dos governos totalitários, 

como os atos de genocídio engendrados pelas lideranças nazistas e stalinistas, 

cujo objetivo último era “espalhar o medo e abafar com uma onda de terror 

indizível todas as tentativas de oposição organizada.” (ARENDT, 2004, p.104) 

O que chama a atenção além dos métodos de extermínio humano utilizados, 

muitas vezes comparados a fábricas de morte, é que os regimes liquidavam 

milhões de pessoas inocentes, rebaixadas ao status de criminosas não pelo 

que fizeram, mas simplesmente por pertencerem a um determinado grupo. Por 

trás da frieza de seres humanos obedientes que organizavam o aniquilamento 

de homens condenados apenas por terem nascidos em determinados 



contextos culturais, a lealdade total aos seus líderes, o respeito incondicional a 

princípios estritamente ideológicos e a ausência de reflexão sobre o que de fato 

estavam fazendo.  Assim, tornou-se evidente aos pensadores da política tratar-

se de um acontecimento estranho aos padrões da política, e disso emanaram 

perguntas desafiadoras aos pensadores da política contemporânea: “O que 

havia acontecido? Por que havia acontecido? Como pôde ter acontecido?” 

(ARENDT, 1989, p. 339-340).  

Da estranheza dos fenômenos a serem abordados, e da ineficácia de 

compreendê-lo partindo de teorias formuladas no decorrer da história do 

pensamento ocidental, seguiu-se a necessidade da elaboração de uma nova 

forma de abordar questões de filosofia política. Não bastaria o exercício do 

pensamento com a pretensão essencialmente teórica de fundamentar 

racionalmente conceitos, dialogando com as teses mais tradicionais da história 

da filosofia em detrimento das experiências humanas com sua multiplicidade de 

perspectivas e contradições, uma vez que a novidade se manifestava no plano 

da prática. Era necessário empenhar-se numa empreitada hermenêutica 

acerca dos fenômenos do mundo tais como estavam aparecendo, como se o 

pensador tivesse agora de incorporar o que durante a história da filosofia 

política fora desprezado pelos maiores pensadores: a figura do espectador 

político. 

O empenho intelectual de Hannah Arendt seguiu esses rumos. 

Contando com o fato de ter sido durante sua juventude espectadora desse 

trágico momento da história ocidental, o totalitarismo se transformou no tema 

central de grande parte de suas teorias. Como não ocorre com frequência entre 

os filósofos, suas reflexões são indissociáveis de sua experiência pessoal. 

Quando na condição de judia alemã expatriada pelas lideranças do regime de 

extremo nacionalismo que em 1933 se instituíra em seu país, não lhe faltou 

material vivo para construir mais tarde suas teses sobre o judaísmo e a 

condição do homem expatriado. Estas últimas são de importância para se 

pensar o conceito de cidadania no mundo contemporâneo. Igualmente 

importante é notar que no início de sua formação acadêmica, no decurso de 

seus primeiros contatos com a filosofia, datados de 1925 em Marburgo, seu 

interesse estivesse voltado mais à tradição teológica, e já com mais idade, ao 

perceber as atrocidades do governo totalitário germânico em formação, não 



mediu esforços para esmiuçar os preconceitos desta mesma tradição e 

encontrar neles as raízes mais profundas dos governos totalitários. É portanto 

oportuno que as reflexões sobre as práticas políticas contemporâneas, 

tomando por referência o pensamento arendtiano, tenha por base as 

experiências de alguém que viveu a crise política do século XX, e por desafio 

confrontar-se com o tradicionalismo filosófico, representado pelo pensamento 

de autores clássicos como Platão, Descartes e Hegel.    

Sem dúvidas não faltam dificuldades para se interpretar o pensamento 

de Arendt em todo o seu alcance e profundidade, o que pode ser confirmado 

pelos acirrados debates entre seus interpretes. Uma das dificuldades está no 

fato da autora não ter revelado explicita e diretamente os princípios 

norteadores de seu trabalho intelectual, quase sempre às voltas com 

realidades políticas do passado e do presente. Afirmou em certa ocasião lançar 

mão de uma empreitada intelectual a partir de fatos e eventos, e não de 

afinidades ou influências intelectuais, o que nos sugere apenas a originalidade 

de seu pensamento sem, contudo, dar pistas de seu método de abordagem. No 

entanto, podemos estar convictos de que Arendt esteve consciente do 

totalitarismo ser um evento histórico, ou seja, uma nova realidade, que pela 

terrível originalidade de seu caráter exigiu também originalidade para ser 

pensada. A preocupação da autora está em evitar os pressupostos tradicionais 

de investigação filosófica, que pretendem basicamente regredir infinita e 

linearmente à fundamentação ontológica dos conceitos. Ela estava convicta de 

que esse caminho tão habitual no terreno da filosofia não poderia conduzi-la a 

seu objetivo: compreender a natureza do regime totalitário. Torna-se assim 

compreensível a sua rejeição de enquadrar suas teorias sob o título de 

qualquer escola ou corrente da tradição filosófica. E tal recusa, Arendt 

expressa nos seguintes termos: 

 
O problema da sabedoria do passado é que ela, por assim 

dizer, morre em nossas mãos tão logo tentamos aplicá-la de forma 
honesta às experiências políticas centrais de nossos tempos. Tudo o 
que sabemos sobre o totalitarismo indica uma terrível originalidade, 
que nenhum paralelo histórico é capaz de atenuar. (ARENDT, 2002, 
p. 41) 

 

As polêmicas suscitadas pela obra Eichmann em Jerusalém são o 

reflexo da independência dos juízos críticos de Arendt sobre a realidade. Acima 



do comprometimento com a cultura judaica estava o compromisso da autora 

em revelar sua compreensão dos fatos tais como ocorreram, abdicando-se de 

quaisquer pressupostos teóricos. Logo após o lançamento da obra houve uma 

campanha de desautorização do livro, o que significou um profundo corte na 

sua vida, levando-a a um estado de solidão, o qual se instaura quando é 

negado a alguém o diálogo com outrem, tal como ela mesma anteriormente já 

tinha analisado. A autora experimentou o que seu mestre Jaspers denominara 

“risco do público”, ou seja, uma insegurança em que incorrem os que defendem 

a liberdade de pensamento sem se apoiar em nenhuma corrente de 

pensamento ou movimento político, nem confiar em nada além de seu próprio 

julgamento.1 

Mesmo que Arendt negue enquadrar-se em alguma tradição de 

pensamento, suas teses não se afastam das mais antigas e instigantes 

questões sobre política. Com o distanciamento crítico necessário para manter a 

originalidade de suas reflexões, aborda conceitos oriundos das tradições 

marxista, liberal e conservadora, como poder, violência e autoridade. E tal 

abordagem ocorre de maneira não propriamente sistemática, mas através da 

analises e discussões sobre acontecimentos políticos imediatos, o que lhe 

permite estabelecer distinções conceituais que de certa forma foram ofuscadas 

pelos pensadores da política desde Platão até Marx.   

 

(...) nada, como veremos, é mais comum do que a 
combinação de violência e poder, nada é menos frequente do que 
encontrá-los em sua forma pura e, portanto, extrema. Disto não se 
segue que autoridade, poder e violência sejam o mesmo. (ARENDT, 
1994, p. 38) 

 

No que diz respeito ao cuidadoso trabalho da autora de estabelecer 

distinções conceituais, sobre as quais se firmam toda a estrutura de sua teoria 

política, vale ressaltar uma importante característica. Embora ela discirna poder 

e violência, necessidade e liberdade, espaço público e privado, nenhum desses 

temas é abordado isoladamente, como se se tratasse de entidades absolutas e 

independentes. Ao invés disso, são pensados em seu caráter relacional, ou 

seja, pressupondo que “aquilo que se distingue mantém um relação intrínseca 

                                                 
1
 O desinteresse de Arendt pelo movimento feminista pode ser entendido como uma manifestação de sua 

defesa incondicional da liberdade de pensamento e de suas reservas perante as organizações políticas. 



com aquilo de que se distingue” (DUARTE, 2009, p. 3). Sendo assim, a noção 

de poder é inconcebível sem levar em conta a violência, a liberdade é 

imponderável sem o reconhecimento do necessário, e pensar o espaço público 

pressupõe a existência da esfera privada. Como bem observou  Duarte em 

artigo sobre o conceito de violência em Arendt, a “exigência arendtiana por 

estabelecer distinções implica o reconhecimento de que, na vida política 

cotidiana, o limite jamais é absoluto, mas sempre tênue e sujeito à 

contaminação e ao deslocamento.”  

Pelo que dissemos acima, pretendemos apontar para a inutilidade de 

se estabelecer qualquer paralelo entre a estrutura argumentativa das teorias e 

métodos tradicionais de argumentação e investigação filosófica e a forma como 

Arendt abordou os assuntos sobre os quais lançou as luzes de suas reflexões. 

Na sequência partimos para a tentativa de esclarecer o método arendtiano de 

abordagem da realidade analisando o significado do termo compreensão no 

contexto de suas obras. Afinal, Arendt nos deixa claro que seu mais importante 

objetivo como pensadora é compreender.  

No texto Compreensão e política, publicado em 1953, a autora deixa 

claro seu entendimento sobre esse conceito associando-o à necessidade que 

toda pessoa tem de sentir-se em casa no mundo em que nasceu e do qual fará 

parte enquanto estiver viva. Considerando que os indivíduos, vindo de lugar 

nenhum aparecem em uma realidade que lhe é de início estranha, é certo que 

enquanto forem vivos será necessária a apreensão de elementos que os 

tornem aptos a atuar em diferentes circunstâncias. Tais adaptações dizem 

respeito não apenas às suas necessidades biológicas, mas também às 

faculdades humanas de entendimento do mundo percebido, o que pode-se 

dizer estar na base de todas as suas iniciativas de ação. Entre tais faculdades, 

Arendt destaca a compreensão como a de maior relevância para as ações 

políticas, pois é por meio dela que aprendemos a lidar com a realidade. Logo 

no primeiro paragrafo do texto, a autora nos diz que compreender é um 

“processo complexo, que jamais produz resultados inequívocos” (ARENDT, 

2002, p. 39). Por trazer em si esta característica de não produzir resultados 

seguros, o processo da compreensão não pode estar associado a nenhuma 

pretensão de certeza ou verdade absoluta. Assim sendo, não implica jamais 

em dar por encerrado tudo o que pode ser dito ou pensado sobre alguma coisa. 



Nesse sentido ainda a autora afirma tratar-se de uma “atividade interminável”, 

que “não pode produzir resultados finais”, como se fosse um erro representa-la 

pela imagem de um produto acabado sendo visto pelo seu criador após longo 

período de trabalho. Em consonância com a tese de Heráclito sobre a 

instabilidade do real, o conceito arendtiano de compreensão designa um 

processo contínuo e complexo, um fluxo constante e infindável inerente à 

maneira especificamente humana de estar vivo. Por fazer parte do próprio 

modo de ser humano, em termos heideggerianos um ser com abertura 

hermenêutica para o mundo, compreensão é um processo que se inicia com a 

vida e se encerra com a morte. Se é possível dizer algo a respeito dos 

resultados deste processo, apenas a palavra sentido pode ser utilizada.  

 
[…] a atividade de compreensão é necessária; se jamais pode inspirar 
diretamente a luta ou fornecer objetivos que do contrário estariam 
ausentes, por outro lado pode, por si só, conferir-lhe sentido e 
produzir uma nova desenvoltura no espírito e no coração humanos, 
uma desenvoltura que provavelmente só será completada depois de 
vencida a batalha. (Idem, p.42) 

 

Diante do desafio de compreender as catástrofes do século XX, Arendt 

ainda vacila: “Se é verdade que estamos diante de algo que destruiu nossas 

categorias de pensamento e os padrões de nosso juízo, não será um caso 

perdido nossa tarefa de compreender?” (ARENDT, 2002, p. 44) O que falar de 

um mundo constituído por fenômenos impossíveis de serem avaliados a partir 

das categorias de reflexão e juízo de que se pode dispor?2 Eis o drama do 

pensador contemporâneo: “Talvez seja mesmo absurdo pensar que qualquer 

coisa que nossas categorias não estejam equipadas para compreender possa 

chegar a acontecer.” (Idem) 

   De acordo com Celso Lafer, o “exame do presente Hannah Arendt 

realizou fundindo, na sua reflexão, o pensar e o estar vivo.” (LAFER, 1979, p. 

23) Neste sentido, pensar e compreender são tomados como verbos 

correspondentes. Em vistas a uma aproximação do conceito arendtiano de 

                                                 
2
 Para lidar com esse problema Arendt nos mostra como o conceito de começo e origem tem 

uma importância fundamental no debate de todas as questões estritamente políticas. Se nas 
suas obra as ações humanas, e o que a ela interessa são especificamente as ações políticas, 
tem em sua essência a promoção de um novo começo, certamente ela concebe que o 
pensamento político deve se ocupar com o conceito de começo. E começar algo é uma 
capacidade essencialmente humana, pois consiste em trazer ao mundo uma novidade, algo só 
pode advir dos que são dotados de liberdade para criar. 



pensamento, para elucidar como é possível a proposta da autora de pensar a 

realidade sem o auxílio de conceitos legados pela tradição da filosofia, é de 

boa ajuda apresentar o que a autora entende pelos verbos pensar e conhecer, 

para ela termos com significados distintos.  

Mesmo que se possa apresentar nitidamente a diferença entre esses 

conceitos, seria impossível estabelecer uma separação rígida entre eles, uma 

vez que as implicações de um remetem ao outro. Todavia, o que aqui importa é 

destacar uma diferença que está na base da estrutura conceitual de Arendt, a 

saber, o fato do conhecimento ser um atributo do intelecto e ter por meta a 

revelação de uma verdade, não podendo fugir às regras coercitivas da 

cognição, enquanto o exercício do pensamento consiste na busca do sentido 

dos objetos.  

No que diz respeito à construção científica de conhecimento, sua meta 

final é a verdade. Todavia, uma descoberta científica significa não 

propriamente o desvelamento de uma verdade permanente, trata-se melhor 

dizendo de uma verdade provisória, a qual substituirá um conhecimento no 

momento em que não for mais reconhecido como verdadeiro, e este estará 

sujeito a ser substituído por outra descoberta mais acurada.  Vale aqui ressaltar 

uma consideração de Arendt acerca da cognição, o  fato dela derivar seus 

critérios de verdade do mundo das aparências, ou seja, do ambiente no qual o 

homens se deixam guiar por suas percepções sensoriais. A princípio parece 

estranho associar os critérios da verdade científica, a qual pretende-se atribuir 

um valor universal, ao mundo instável das aparências. Todavia, basta dar 

atenção à palavra evidência, no sentido de designar aquilo que é “inabalável 

por argumentos e substituído apenas por outra evidência.” (ARENDT, 1992, p. 

45) Por ter Kant como referência ao tratar dessa distinção, Arendt nota que o 

filósofo traduz a palavra latina perceptio para o alemão Wahrnehmung, o que 

indica estar a verdade situada na evidência dos sentidos. O conceito científico 

de verdade, ou seja, aquilo que impulsiona a busca do cientista por 

proposições que não deixem margem para refutações, deriva portanto da 

“experiência que o senso comum faz da evidência irrefutável, que dissipa o erro 

e a ilusão.” (ARENDT, 1992, p. 46)  

Por outro lado, da atividade do pensamento e de todas as questões 

que daí emergem - sempre questões sobre o significado – pode-se dizer: se 



por um lado não encontram na ciência ou no senso comum as suas respostas, 

por outro não encontram barreiras nas regras coercitivas da verdade, tal como 

ocorre com o cientista. Mesmo que se torne nítida a diferença entre o pensador 

e o cientista, com relação à busca deste por conhecimento não se pode negar 

que o pensamento tenha “um papel muito grande; mas é o papel de um meio 

em relação a um fim; e o fim é determinado por uma decisão a respeito do que 

vale a pena conhecer, e essa decisão não pode ser científica” (ARENDT, 1992, 

p.43). Fazendo as distinções entre verdade e significado, conhecimento e 

pensamento, Arendt não pretende mostrar que não haja conexão entre a tarefa 

do pensamento em busca de significado, e a tarefa do conhecimento em busca 

da verdade. Quando refletem sobre as questões de significado, sem nunca 

encontrar respostas que deem por encerrado determinado assunto, “os 

homens afirmam-se como seres que interrogam”.  O pensamento aristotélico 

contribui decisavamente para Arendt dar conta da distinção entre verdade e 

significado. O filósofo descobriu que os critérios para se distinguir verdade e 

falsidade em um discurso não são os mesmos para se distinguir sua coerência 

ou incoerência. Nos diz o filósofo: “nem todo logos é revelador (apophantikos); 

somente aqueles nos quais tem vigência o discurso verdadeiro ou o discurso 

falso (aletheuein ou peseudesthai)”. Por isso podemos dizer que um discurso, 

embora não seja verdadeiro, pode ser coerente e pleno de significado. Arendt 

nos dá o exemplo da reza: se por um lado pode ser classificado como um 

discurso não apofântico, ou seja, constituído por proposições que não revelam 

nenhum conhecimento novo, por outro não podemos afirmar que seja 

destituído de sentido, uma vez que podemos verificar a sua coerência. 

Kant também lhe serve de apoio em seu entendimento sobre as 

faculdades da razão e do intelecto. A primeira nos serve para conceber 

mentalmente e compreender nossas experiências e percepções, o segundo 

apenas apreende o que é dado pelos sentidos, através daquilo que o filósofo 

chama formas puras da sensibilidade. Daí as conclusões fundamentais de 

Arendt: o pensamento não se ocupa com o que algo é, mas sim com o que 

significa esse algo ser. Assim, ela rompe com a confusão entre sentido, 

objetivo do pensamento, e verdade, objetivo do conhecimento. Ao contrário do 

intelecto, que busca estabelecer conhecimentos com validade universal, o 

pensamento é sempre pessoal, único e individual. O fato de os sistemas 



filosóficos dos grandes pensadores ficarem conhecidos pelos seus nomes 

próprios já nos indica isso. Todavia, isso não quer dizer que esteja fechado na 

subjetividade, e portanto a individualidade da tarefa do pensar não implica nem 

arbitrariedade nem incomunicabilidade. O que ocorre é, por referir-se sempre 

ao sentido de seus objetos, a impossibilidade de ser provado. O pensador em 

busca de compreensão não pode contar com a mesma segurança do cientista 

em busca de conhecimento, pois só este pode se apoiar em métodos de 

investigação que põem à prova a verdade de suas descobertas. Por isso as 

críticas de Arendt às ciências sociais modernas, as quais pretendem investigar 

os assuntos humanos assim como fazem as ciências na natureza, ou seja, a 

partir de metodologias configuradas para obtenção de conhecimentos certos e 

seguros. Se Arendt nos mostra que política é um terreno no qual podemos 

apenas falar sobre o sentido das coisas, não podemos construir a partir dela 

conhecimentos tal como as ciências nos propõem.             

As obras de Arendt são uma minuciosa investigação do passado em 

busca de elementos que não propriamente tenham sido as causas da 

catástrofe política contemporânea, mas que possam ao menos contribuir tanto 

para a compreensão de fenômenos políticos como o nazismo e o stalinismo, 

quanto para a confirmação de estarmos em um momento radicalmente novo na 

história, incompreensível a partir de metodologias tradicionais de abordagem 

histórica. Em 1951 Arendt apresenta ao público As origens do totalitarismo, 

obra na qual a autora apresenta um forma distinta de analisar e correlacionar 

fatos históricos. Diferentemente da tradição intelectual historicista, segundo a 

qual os acontecimentos são concebidos como consequências necessárias de 

fatos precedentes, tendo assim caráter pré-determinado e passíveis de 

previsibilidade, Arendt concentra-se em mostrar que cada fenômeno político 

trás em si uma novidade, apresentando assim um conceito de história 

associado sobretudo ao conceito de liberdade, ou seja, a capacidade humana 

de fazer surgir no mundo o que antes não existia. Como dirá a autora: 

 
A causalidade é entretanto uma categoria totalmente estranha e 
falseadora no que diz respeito às ciências históricas. Não só é 
verdade que o real significado de todo evento transcende qualquer 
número de causas passadas que passamos a atribuir a ele […], mas 
também que o próprio passado só vem a ser com o próprio 
acontecimento.[…] O acontecimento ilumina o próprio passado; 
jamais pode ser deduzido dele. (ARENDT, 1989, p. 490) 



 
O leitor de Compreensão e política (1993) pode reconhecer nesse 

ensaio passagens importantes das fortes críticas da autora aos historiadores 

modernos, especificamente os que adotam o princípio de causalidade como 

método de investigação. Acreditar que o desenrolar dos fatos políticos não foge 

às leis de causa e efeito, é tomá-los como pré-determinados por essas leis, é 

pressupor que os fatos políticos de amanhã são passíveis de previsão, o que 

significa negar o objeto de estudo da própria ciência histórica. Em outros 

termos, é extinguir de uma vez por todas a luz que o passado pode oferecer, 

proveniente do caráter irrevogavelmente singular dos eventos, cada qual 

revelador das capacidades humanas que aconteceu uma vez só e não poderá 

se repetir.  Um grande evento não pode ser deduzido dos acontecimentos do 

passado, porque acontecem não em função de uma necessidade histórica, 

mas emergem do terreno instável da contingência, no qual a liberdade e a ação 

política encontram sua fundamentação. A tese de Arendt sobre o que podemos 

chamar metodologia de abordagem histórica parece dar privilégio não às 

ocorrências que deram início a um período histórico, mas o que marcou o seu 

desfecho, ou seja, não é possível compreender um período da história antes da 

ocorrência de um fenômeno que marque o seu fim. Ela sugere um caminho 

inverso ao da tradição historicista, a saber, um grande evento histórico não 

pode ser previsto ou compreendido a partir do retorno a uma série de 

acontecimentos passados, mas é o próprio evento que iluminará o passado e 

revelará a origem do período histórico do qual ele é o desfecho final.  

 

E a história é uma estória que tem muitos começos mas nenhum fim. 
O fim, em qualquer sentido estrito ou definitivo da palavra, só poderia 
ser o desaparecimento do homem da face da terra. Pois o que quer 
que o historiador chame de fim, seja o fim de um período, de uma 
tradição, ou de toda uma civilização, ele é um novo começo para 
aqueles que estão vivos.(ARENDT, 2002, p. 50)          

 

Vale destacar ainda que, mesmo sendo os problemas e paradoxos que 

estimularam as primeiras reflexões filosóficas no mundo grego os mesmos que 

ocupam o pensamento dos filósofos contemporâneos (metafísica, política, 

religião, ciência, etc...), os eventos do século XX levaram pensadores à 

reavaliação crítica dos pressupostos que serviram de ponto de partida para 

pensamento filosófico desde a antiguidade, e que estabeleceram o modo 



tradicional de investigação filosófica. Em outras palavras, filósofos 

contemporâneos como Arendt colocaram em cheque a autoridade de certos 

hábitos de reflexão, cujas raízes vamos encontrar nos momentos iniciais da 

história do pensamento ocidental, e abriram caminho para novas formas de 

abordagem. Esses hábitos se tornaram um dos focos das críticas arendtiana, e 

os tem aqueles que seguem a proposta platônica de fazer da filosofia uma 

busca de fundamentação sobre qualquer tema que se decida submeter à 

investigação teórica. Nesse sentido, o que se pretende é desvendar o 

fundamento último do real, os seus princípios constitutivos, em detrimento das 

aparências, ou seja, do que é imediatamente dado aos órgãos dos sentidos. 

Nesses princípios fundamentadores estariam os critérios absolutamente 

válidos, a partir dos quais o pensamento e as ações dos homens seriam 

adequadamente julgados. Essa empreitada que visa perscrutar o que está 

além da realidade aparente das coisas foi repetida pelas personalidades que 

representam os momentos mais importantes do desenvolvimento da história da 

filosofia, e teve como consequência a valorização do pensamento especulativo 

e o desprezo pela “esfera dos negócios humanos”, a qual, nas palavras de 

Arendt, “consiste na teia de relações humanas que existe onde quer que os 

homens vivam juntos” (ARENDT, 2004, p. 196) A filosofia de caráter 

especulativo, por consistir na busca de justificação puramente racional e com 

validade universal, independente das opiniões e interesses humanos, é 

apreciada pela tradição como fundamentadora dos conceitos e legitimadora 

das ações humanas. Por outro lado, o discurso político, os debates e 

deliberações entre cidadãos são desprezados. Tais atividades humanas 

perdem sua credibilidade diante da proposta da filosofia de buscar no mundo 

das ideias perfeitas os padrões universais e as medidas justa para avaliar tudo 

o que se passa no mundo dos homens. É isso que Platão nos dá a entender 

em sua Alegoria da Caverna quando, ao recorrer à linguagem metafórica, não 

apenas contrapõe, como também estabelece uma hierarquia entre a 

perspectiva do pensador, convencido por suas solitárias reflexões de que a 

verdade só pode estar no plano metafísico, acessível apenas aos que se 

dispõe ao diálogo silencioso de si consigo mesmo, à do cidadão comum, que 

como integrante de uma comunidade dialoga com seus pares e utilizando-se 



de suas habilidades argumentativas participa do jogo que envolve consenso e 

disputa de interesses.  

 

Entendes que será caso para admirar, se quem descer destas coisas 
divinas às humanas fizer gestos disparatados e parecer muito 
ridículo, porque está ofuscado e ainda não se habituou 
suficientemente às trevas ambientes, e foi forçado a contender, em 
tribunais ou noutros lugares, acerca das sombras do justo ou das 
imagens das sombras, e a disputar sobre o assunto, sobre o que 
supõe ser a própria justiça quem jamais a viu? (PLATÃO, 517d) 

 
A Alegoria, portanto, apresenta pela primeira vez a hostilidade 

ontológica entre pensamento e ação (ou entre filosofia e política), que tomará 

formas diversas no decorrer da história das ideias ocidentais, firmando-se 

como um traço característico da tradição filosófica. No texto O que é 

autoridade, Arendt nos apresenta esse procedimento platônico como 

paradigmático para se compreender a legitimação do poder em instâncias 

externas à esfera da práxis política.      

 

CONCLUSÃO 

 

Embora as experiências catastróficas do século XX estejam ainda em 

vias de serem compreendidas, talvez algo seja possível afirmar: a 

fundamentação da política através de padrões metafísicos efetivou-se no 

mundo contemporâneo, através da instituição de governos totalitários. Neste 

contexto, o espaço para a atividade da cidadania foi reduzido a nada, o que 

significa o enclausuramento do potencial dos homens de fazer parte da 

formação cultural da comunidade a qual pertencem. A multiplicidade de 

opiniões e interesses, e o potencial de compreensão que inevitavelmente 

emergem da convivência entre seres humanos, não são de forma alguma 

levados em conta por esses governos. Como bem nos mostra Arendt em As 

origens… os regimes totalitários são guiados por alguma ideologia, ou seja, 

uma lógica de ideias que pretende deduzir os acontecimentos a partir de uma 

única premissa axiomática, e acaba por distorcer os fatos ao invés de 

compreendê-los. 

Mesmo que o cidadão contemporâneo não possa mais contar com a 

gama de conceitos que outrora orientava a inevitável tarefa compreender e 



fazer juízos sobre a realidade, Arendt considera que a capacidade humana de 

pensar não foi de modo algum abalada. Diz ela que “por mais seriamente que 

nossos modos de pensar estejam envolvidos nessa crise, nossa habilidade 

para pensar não está em questão; somos o que os homens sempre foram – 

seres pensantes.” (ARENDT, 2010, p.11), e vai além, ao afirmar a que 

“necessidade humana de refletir acompanha quase tudo o que acontece ao 

homem”.   

 
 
 

REFERÊNCIAS  
 
 

ARENDT, H.      Da Revolução. Lisboa: Moraes Editores, 1971. 
___________. As origens do totalitarismo: anti-semitismo, imperialismo e 
totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
___________.     A dignidade da política: ensaios e conferências. Trad. Helena 
Martns. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1993. 
___________.    Entre o Passado e  
DUARTE, A.   O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em 
Hannah Arendt. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 
___________.   “Hannah Arendt e a modernidade: esquecimento e 
redescoberta da política.” Trans/form/ação, v. 24, n. 1, 2001 
 
LAFER, C.   Pensamento, Persuasão e Poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1979. 
_______.  A reconstrução dos direitos humanos: a contribuição de Hannah 
Arendt. Estudos avançados, 11(30), 55-65, 1997. 
 


