A RUPTURA DA TRADICAO TEORICA E UMA NOVA FORMA DE
ABORDAR A HISTORIA.

Gustavo Daher

RESUMO

Para compreender a inédita catastrofe politica ocorrida no século XX,
representada, sobretudo, pelas experiéncias dos governos totalitarios, pensadores
politicos contemporaneos partiram do seguinte questionamento: o que tornou
possivel 0 amadurecimento de regimes governamentais criminosos e
radicalmente negadores da liberdade, baseados na organizacdo burocratica, no
terror e na ideologia? De acordo com Hannah Arendt, a dificuldade de se abordar
essa questdo esta em sua originalidade, uma vez que aponta para o desafio de
compreender um fendmeno politico sem paralelos na histéria, e portanto
irredutivel a qualquer escola de pensamento politico de que atualmente se pode
dispor. Sem referéncias praticas ou categorias tedricas do passado para iluminar essa
nova realidade, torna-se imprescindivel estabelecer novos parametros de reflexao. Neste
trabalho pretendemos expor os principais aspectos da metodologia arendtiana de
abordagem historica, cujo objetivo central ¢ compreender os fenomenos do mundo tais
como se apresentam, sem apoiar-se em estruturas conceituais ja estabelecidas. A tarefa
de compreender, tal como entendida por Arendt, ¢ imprescindivel para nos

familiarizarmos com a realidade, e condi¢@o para o inevitavel desafio de julgar.
PALAVRAS-CHAVE: Politica, Historia, Governos Totalitarios, Compreender, Julgar.

INTRODUCAO

A fim de compreender a inédita catastrofe politica ocorrida no século
XX, representada, sobretudo, pelas experiéncias de governos totalitarios, os
filbsofos contemporaneos tomaram como ponto de partida para as suas
reflexdes o seguinte questionamento: o que tornou possivel o amadurecimento
de regimes governamentais criminosos e radicalmente negadores da liberdade,
baseados na organizacdo burocratica, no terror e na ideologia? De acordo com

Hannah Arendt, a dificuldade para se responder a essa questdo esta em sua



originalidade, uma vez que aponta para o desafio de compreender um
fenbmeno politico sem paralelos na historia, e portanto irredutivel a qualquer
filosofia politica de que se pode ter conhecimento. Embora seja possivel
identificar certos principios da doutrina totalitaria em teorias conhecidas do
pensamento politico ocidental, “as implicagbes manifestas no evento concreto
da dominacdo totalitaria vdo muito além das mais radicais ou ousadas
idéias”(ARENDT, 2013, p. 54) Em outras palavras, se por um lado, na esfera
dos conceitos que desde a Grécia Antiga orientam a compreensdo dos
assuntos humanos, pode ser mesmo que nao haja absolutamente nada de
novo, por outro, no plano dos fendmenos, € impossivel encontrar no passado
algo que se assemelhe as praticas governamentais totalitarias. “Stalin e Hitler
nao acrescentaram uma Unica idéia nova ao socialismo ou ao racismo,
respectivamente; no entanto, foi apenas em suas maos que essas ideologias
adquiriram uma gravidade fatal.” (ARENDT, 2008, p. 370) “O governo totalitario
nao tem precedentes porque desafia comparagdes” (ARENDT, 2008, p. 358),
diz Arendt. Sem referéncias praticas ou categorias tedricas do passado para
iluminar essa nova realidade, torna-se imprescindivel refletir sobre ela a partir
de novos parametros, abrindo mao das teorias herdadas pela tradicéo
filoséfica, as quais sempre nortearam o julgamento dos homens acerca dos

acontecimentos politicos.

DESENVOLVIMENTO

Hoje séo de conhecimento publico as praticas dos governos totalitarios,
como os atos de genocidio engendrados pelas liderancas nazistas e stalinistas,
cujo objetivo ultimo era “espalhar o medo e abafar com uma onda de terror
indizivel todas as tentativas de oposigao organizada.” (ARENDT, 2004, p.104)
O que chama a atencédo além dos métodos de exterminio humano utilizados,
muitas vezes comparados a fabricas de morte, € que 0s regimes liquidavam
milhdes de pessoas inocentes, rebaixadas ao status de criminosas néo pelo
que fizeram, mas simplesmente por pertencerem a um determinado grupo. Por
tras da frieza de seres humanos obedientes que organizavam o aniquilamento

de homens condenados apenas por terem nascidos em determinados



contextos culturais, a lealdade total aos seus lideres, o respeito incondicional a
principios estritamente ideoldgicos e a auséncia de reflexdo sobre o que de fato
estavam fazendo. Assim, tornou-se evidente aos pensadores da politica tratar-
se de um acontecimento estranho aos padrées da politica, e disso emanaram
perguntas desafiadoras aos pensadores da politica contemporanea: “O que
havia acontecido? Por que havia acontecido? Como pdode ter acontecido?”
(ARENDT, 1989, p. 339-340).

Da estranheza dos fendbmenos a serem abordados, e da ineficacia de
compreendé-lo partindo de teorias formuladas no decorrer da historia do
pensamento ocidental, seguiu-se a necessidade da elaboracdo de uma nova
forma de abordar questdes de filosofia politica. N&o bastaria o exercicio do
pensamento com a pretensdo essencialmente tedrica de fundamentar
racionalmente conceitos, dialogando com as teses mais tradicionais da historia
da filosofia em detrimento das experiéncias humanas com sua multiplicidade de
perspectivas e contradicdes, uma vez que a novidade se manifestava no plano
da pratica. Era necessario empenhar-se numa empreitada hermenéutica
acerca dos fenébmenos do mundo tais como estavam aparecendo, como se 0
pensador tivesse agora de incorporar o que durante a histéria da filosofia
politica fora desprezado pelos maiores pensadores: a figura do espectador
politico.

O empenho intelectual de Hannah Arendt seguiu esses rumos.
Contando com o fato de ter sido durante sua juventude espectadora desse
trdgico momento da histéria ocidental, o totalitarismo se transformou no tema
central de grande parte de suas teorias. Como ndo ocorre com frequéncia entre
os filésofos, suas reflexdes sdo indissociaveis de sua experiéncia pessoal.
Quando na condicdo de judia alema expatriada pelas liderancas do regime de
extremo nacionalismo que em 1933 se instituira em seu pais, ndo lhe faltou
material vivo para construir mais tarde suas teses sobre o judaismo e a
condicdo do homem expatriado. Estas ultimas sdo de importancia para se
pensar o conceito de cidadania no mundo contemporaneo. lgualmente
importante € notar que no inicio de sua formacdo académica, no decurso de
seus primeiros contatos com a filosofia, datados de 1925 em Marburgo, seu
interesse estivesse voltado mais a tradicdo teoldgica, e jA com mais idade, ao

perceber as atrocidades do governo totalitario germanico em formacéo, ndo



mediu esfor¢cos para esmiucar 0s preconceitos desta mesma tradicdo e
encontrar neles as raizes mais profundas dos governos totalitarios. E portanto
oportuno que as reflexdes sobre as préticas politicas contemporéaneas,
tomando por referéncia o pensamento arendtiano, tenha por base as
experiéncias de alguém que viveu a crise politica do século XX, e por desafio
confrontar-se com o tradicionalismo filosoéfico, representado pelo pensamento
de autores classicos como Platdo, Descartes e Hegel.

Sem duvidas néo faltam dificuldades para se interpretar o pensamento
de Arendt em todo o seu alcance e profundidade, o que pode ser confirmado
pelos acirrados debates entre seus interpretes. Uma das dificuldades esta no
fato da autora ndo ter revelado explicita e diretamente os principios
norteadores de seu trabalho intelectual, quase sempre as voltas com
realidades politicas do passado e do presente. Afirmou em certa ocasido lancar
mao de uma empreitada intelectual a partir de fatos e eventos, e ndo de
afinidades ou influéncias intelectuais, 0 que nos sugere apenas a originalidade
de seu pensamento sem, contudo, dar pistas de seu método de abordagem. No
entanto, podemos estar convictos de que Arendt esteve consciente do
totalitarismo ser um evento historico, ou seja, uma nova realidade, que pela
terrivel originalidade de seu carater exigiu também originalidade para ser
pensada. A preocupacao da autora estd em evitar 0s pressupostos tradicionais
de investigacdo filoséfica, que pretendem basicamente regredir infinita e
linearmente a fundamentacéo ontoldgica dos conceitos. Ela estava convicta de
que esse caminho tao habitual no terreno da filosofia ndo poderia conduzi-la a
seu objetivo: compreender a natureza do regime totalitario. Torna-se assim
compreensivel a sua rejeicdo de enquadrar suas teorias sob o titulo de
qualguer escola ou corrente da tradicdo filosofica. E tal recusa, Arendt

expressa nos seguintes termos:

O problema da sabedoria do passado é que ela, por assim
dizer, morre em nossas maos tao logo tentamos aplica-la de forma
honesta as experiéncias politicas centrais de nossos tempos. Tudo o
gue sabemos sobre o totalitarismo indica uma terrivel originalidade,
gue nenhum paralelo histérico é capaz de atenuar. (ARENDT, 2002,
p. 41)

As polémicas suscitadas pela obra Eichmann em Jerusalém s&o o

reflexo da independéncia dos juizos criticos de Arendt sobre a realidade. Acima



do comprometimento com a cultura judaica estava o compromisso da autora
em revelar sua compreensao dos fatos tais como ocorreram, abdicando-se de
quaisquer pressupostos tedricos. Logo apds o lancamento da obra houve uma
campanha de desautorizacdo do livro, o que significou um profundo corte na
sua vida, levando-a a um estado de soliddo, o qual se instaura quando é
negado a alguém o didlogo com outrem, tal como ela mesma anteriormente ja
tinha analisado. A autora experimentou 0 que seu mestre Jaspers denominara
“risco do publico”, ou seja, uma inseguranga em que incorrem os que defendem
a liberdade de pensamento sem se apoiar em nenhuma corrente de
pensamento ou movimento politico, nem confiar em nada além de seu proprio
julgamento.*

Mesmo que Arendt negue enquadrar-se em alguma tradicdo de
pensamento, suas teses nao se afastam das mais antigas e instigantes
questdes sobre politica. Com o distanciamento critico necessario para manter a
originalidade de suas reflexdes, aborda conceitos oriundos das tradi¢cdes
marxista, liberal e conservadora, como poder, violéncia e autoridade. E tal
abordagem ocorre de maneira ndo propriamente sistematica, mas através da
analises e discussdes sobre acontecimentos politicos imediatos, o que lhe
permite estabelecer distingdes conceituais que de certa forma foram ofuscadas

pelos pensadores da politica desde Platdo até Marx.

(...) nada, como veremos, é mais comum do que a
combinacéo de violéncia e poder, nada é menos frequente do que
encontra-los em sua forma pura e, portanto, extrema. Disto ndo se
segue que autoridade, poder e violéncia sejam o mesmo. (ARENDT,
1994, p. 38)

No que diz respeito ao cuidadoso trabalho da autora de estabelecer
distingdes conceituais, sobre as quais se firmam toda a estrutura de sua teoria
politica, vale ressaltar uma importante caracteristica. Embora ela discirna poder
e violéncia, necessidade e liberdade, espaco publico e privado, nenhum desses
temas é abordado isoladamente, como se se tratasse de entidades absolutas e
independentes. Ao invés disso, sdo pensados em seu carater relacional, ou

seja, pressupondo que “aquilo que se distingue mantém um relagao intrinseca

1 . . .. . . ~
O desinteresse de Arendt pelo movimento feminista pode ser entendido como uma manifestacdo de sua
defesa incondicional da liberdade de pensamento e de suas reservas perante as organizacdes politicas.



com aquilo de que se distingue” (DUARTE, 2009, p. 3). Sendo assim, a nogao
de poder € inconcebivel sem levar em conta a violéncia, a liberdade é
imponderavel sem o reconhecimento do necessério, e pensar o espaco publico
pressupfe a existéncia da esfera privada. Como bem observou Duarte em
artigo sobre o conceito de violéncia em Arendt, a “exigéncia arendtiana por
estabelecer distingbes implica o reconhecimento de que, na vida politica
cotidiana, o limite jamais é absoluto, mas sempre ténue e sujeito a
contaminagao e ao deslocamento.”

Pelo que dissemos acima, pretendemos apontar para a inutilidade de
se estabelecer qualquer paralelo entre a estrutura argumentativa das teorias e
métodos tradicionais de argumentacao e investigacao filosoéfica e a forma como
Arendt abordou os assuntos sobre 0s quais lancou as luzes de suas reflexdes.
Na sequéncia partimos para a tentativa de esclarecer o método arendtiano de
abordagem da realidade analisando o significado do termo compreensdo no
contexto de suas obras. Afinal, Arendt nos deixa claro que seu mais importante
objetivo como pensadora é compreender.

No texto Compreensao e politica, publicado em 1953, a autora deixa
claro seu entendimento sobre esse conceito associando-0 a necessidade que
toda pessoa tem de sentir-se em casa no mundo em que nasceu e do qual fara
parte enquanto estiver viva. Considerando que os individuos, vindo de lugar
nenhum aparecem em uma realidade que lhe é de inicio estranha, € certo que
enquanto forem vivos sera necessaria a apreensdo de elementos que 0s
tornem aptos a atuar em diferentes circunstancias. Tais adaptacdes dizem
respeito ndo apenas as suas necessidades biologicas, mas também as
faculdades humanas de entendimento do mundo percebido, o que pode-se
dizer estar na base de todas as suas iniciativas de acao. Entre tais faculdades,
Arendt destaca a compreensdo como a de maior relevancia para as acoes
politicas, pois € por meio dela que aprendemos a lidar com a realidade. Logo
no primeiro paragrafo do texto, a autora nos diz que compreender € um
“processo complexo, que jamais produz resultados inequivocos” (ARENDT,
2002, p. 39). Por trazer em si esta caracteristica de ndo produzir resultados
seguros, o processo da compreensao ndo pode estar associado a nenhuma
pretensao de certeza ou verdade absoluta. Assim sendo, ndo implica jamais

em dar por encerrado tudo o que pode ser dito ou pensado sobre alguma coisa.



Nesse sentido ainda a autora afirma tratar-se de uma “atividade interminavel”,
que “nao pode produzir resultados finais”, como se fosse um erro representa-la
pela imagem de um produto acabado sendo visto pelo seu criador apos longo
periodo de trabalho. Em consonancia com a tese de Heréaclito sobre a
instabilidade do real, o conceito arendtiano de compreensdo designa um
processo continuo e complexo, um fluxo constante e infindavel inerente a
maneira especificamente humana de estar vivo. Por fazer parte do proprio
modo de ser humano, em termos heideggerianos um ser com abertura
hermenéutica para o mundo, compreensdo € um processo que se inicia com a
vida e se encerra com a morte. Se é possivel dizer algo a respeito dos

resultados deste processo, apenas a palavra sentido pode ser utilizada.

[...] a atividade de compreensao é necessaria; se jamais pode inspirar
diretamente a luta ou fornecer objetivos que do contrario estariam
ausentes, por outro lado pode, por si soO, conferir-lhe sentido e
produzir uma nova desenvoltura no espirito e no coracdo humanos,
uma desenvoltura que provavelmente s6 sera completada depois de
vencida a batalha. (Idem, p.42)

Diante do desafio de compreender as catastrofes do século XX, Arendt
ainda vacila: “Se é verdade que estamos diante de algo que destruiu nossas
categorias de pensamento e os padrbes de nosso juizo, ndo serd um caso
perdido nossa tarefa de compreender?” (ARENDT, 2002, p. 44) O que falar de
um mundo constituido por fenbmenos impossiveis de serem avaliados a partir
das categorias de reflexdo e juizo de que se pode dispor?? Eis o drama do
pensador contemporaneo: “Talvez seja mesmo absurdo pensar que qualquer
coisa que nossas categorias ndo estejam equipadas para compreender possa
chegar a acontecer.” (Idem)

De acordo com Celso Lafer, o “exame do presente Hannah Arendt
realizou fundindo, na sua reflexdo, o pensar e o estar vivo.” (LAFER, 1979, p.
23) Neste sentido, pensar e compreender sdo tomados como verbos

correspondentes. Em vistas a uma aproximagao do conceito arendtiano de

? Para lidar com esse problema Arendt nos mostra como o conceito de comego e origem tem
uma importancia fundamental no debate de todas as questfes estritamente politicas. Se nas
suas obra as a¢fes humanas, e 0 que a ela interessa sao especificamente as agdes politicas,
tem em sua esséncia a promocdo de um novo comeco, certamente ela concebe que o
pensamento politico deve se ocupar com 0 conceito de comeco. E comecar algo é uma
capacidade essencialmente humana, pois consiste em trazer ao mundo uma novidade, algo s6
pode advir dos que sédo dotados de liberdade para criar.



pensamento, para elucidar como €é possivel a proposta da autora de pensar a
realidade sem o auxilio de conceitos legados pela tradicdo da filosofia, é de
boa ajuda apresentar o que a autora entende pelos verbos pensar e conhecer,
para ela termos com significados distintos.

Mesmo que se possa apresentar nitidamente a diferenca entre esses
conceitos, seria impossivel estabelecer uma separacgdo rigida entre eles, uma
vez que as implicagbes de um remetem ao outro. Todavia, 0 que aqui importa é
destacar uma diferenca que esta na base da estrutura conceitual de Arendt, a
saber, o fato do conhecimento ser um atributo do intelecto e ter por meta a
revelacdo de uma verdade, ndo podendo fugir as regras coercitivas da
cognicdo, enquanto o exercicio do pensamento consiste na busca do sentido
dos objetos.

No que diz respeito a construcao cientifica de conhecimento, sua meta
final € a verdade. Todavia, uma descoberta cientifica significa nao
propriamente o desvelamento de uma verdade permanente, trata-se melhor
dizendo de uma verdade provisoéria, a qual substituira um conhecimento no
momento em que nao for mais reconhecido como verdadeiro, e este estara
sujeito a ser substituido por outra descoberta mais acurada. Vale aqui ressaltar
uma consideracdo de Arendt acerca da cognicdo, o fato dela derivar seus
critérios de verdade do mundo das aparéncias, ou seja, do ambiente no qual o
homens se deixam guiar por suas percepc¢fes sensoriais. A principio parece
estranho associar os critérios da verdade cientifica, a qual pretende-se atribuir
um valor universal, ao mundo instavel das aparéncias. Todavia, basta dar
atencdo a palavra evidéncia, no sentido de designar aquilo que é “inabalavel
por argumentos e substituido apenas por outra evidéncia.” (ARENDT, 1992, p.
45) Por ter Kant como referéncia ao tratar dessa distingdo, Arendt nota que o
filésofo traduz a palavra latina perceptio para o alemédo Wahrnehmung, o que
indica estar a verdade situada na evidéncia dos sentidos. O conceito cientifico
de verdade, ou seja, aquilo que impulsiona a busca do cientista por
proposi¢coes que nao deixem margem para refutacoes, deriva portanto da
“experiéncia que o senso comum faz da evidéncia irrefutavel, que dissipa o erro
e a ilusdo.” (ARENDT, 1992, p. 46)

Por outro lado, da atividade do pensamento e de todas as questdes

gue dai emergem - sempre guestdes sobre o significado — pode-se dizer: se



por um lado ndo encontram na ciéncia ou no senso comum as suas respostas,
por outro ndo encontram barreiras nas regras coercitivas da verdade, tal como
ocorre com o cientista. Mesmo que se torne nitida a diferenca entre o pensador
e 0 cientista, com relacdo a busca deste por conhecimento ndo se pode negar
que o pensamento tenha “um papel muito grande; mas é o papel de um meio
em relacdo a um fim; e o fim é determinado por uma deciséo a respeito do que
vale a pena conhecer, e essa decisdo nao pode ser cientifica” (ARENDT, 1992,
p.43). Fazendo as distingbes entre verdade e significado, conhecimento e
pensamento, Arendt ndo pretende mostrar que ndo haja conexao entre a tarefa
do pensamento em busca de significado, e a tarefa do conhecimento em busca
da verdade. Quando refletem sobre as questdes de significado, sem nunca
encontrar respostas que deem por encerrado determinado assunto, “os
homens afirmam-se como seres que interrogam”. O pensamento aristotélico
contribui decisavamente para Arendt dar conta da distincdo entre verdade e
significado. O fildsofo descobriu que os critérios para se distinguir verdade e
falsidade em um discurso ndo sdo 0s mesmos para se distinguir sua coeréncia
ou incoeréncia. Nos diz o fildsofo: “nem todo logos é revelador (apophantikos);
somente aqueles nos quais tem vigéncia o discurso verdadeiro ou o discurso
falso (aletheuein ou peseudesthai)’. Por isso podemos dizer que um discurso,
embora ndo seja verdadeiro, pode ser coerente e pleno de significado. Arendt
nos da o exemplo da reza: se por um lado pode ser classificado como um
discurso ndo apofantico, ou seja, constituido por proposi¢cées que nao revelam
nenhum conhecimento novo, por outro ndo podemos afirmar que seja
destituido de sentido, uma vez que podemos verificar a sua coeréncia.

Kant também lhe serve de apoio em seu entendimento sobre as
faculdades da razdo e do intelecto. A primeira nos serve para conceber
mentalmente e compreender nossas experiéncias e percep¢des, o segundo
apenas apreende o que é dado pelos sentidos, através daquilo que o fil6sofo
chama formas puras da sensibilidade. Dai as conclusdes fundamentais de
Arendt: o pensamento ndo se ocupa com o0 que algo é, mas sim com o0 que
significa esse algo ser. Assim, ela rompe com a confusdo entre sentido,
objetivo do pensamento, e verdade, objetivo do conhecimento. Ao contrario do
intelecto, que busca estabelecer conhecimentos com validade universal, o

7

pensamento € sempre pessoal, Unico e individual. O fato de os sistemas



filosoficos dos grandes pensadores ficarem conhecidos pelos seus nomes
proprios ja nos indica isso. Todavia, isso ndo quer dizer que esteja fechado na
subjetividade, e portanto a individualidade da tarefa do pensar ndao implica nem
arbitrariedade nem incomunicabilidade. O que ocorre €, por referir-se sempre
ao sentido de seus objetos, a impossibilidade de ser provado. O pensador em
busca de compreenséo néo pode contar com a mesma seguranca do cientista
em busca de conhecimento, pois s6 este pode se apoiar em métodos de
investigacdo que pdem a prova a verdade de suas descobertas. Por isso as
criticas de Arendt as ciéncias sociais modernas, as quais pretendem investigar
0s assuntos humanos assim como fazem as ciéncias na natureza, ou seja, a
partir de metodologias configuradas para obtencdo de conhecimentos certos e
seguros. Se Arendt nos mostra que politica é um terreno no qual podemos
apenas falar sobre o sentido das coisas, ndo podemos construir a partir dela
conhecimentos tal como as ciéncias nos propdem.

As obras de Arendt sdo uma minuciosa investigacdo do passado em
busca de elementos que ndo propriamente tenham sido as causas da
catastrofe politica contemporanea, mas que possam ao menos contribuir tanto
para a compreensao de fenébmenos politicos como 0 nazismo e o stalinismo,
quanto para a confirmacao de estarmos em um momento radicalmente novo na
histéria, incompreensivel a partir de metodologias tradicionais de abordagem
histérica. Em 1951 Arendt apresenta ao publico As origens do totalitarismo,
obra na qual a autora apresenta um forma distinta de analisar e correlacionar
fatos histéricos. Diferentemente da tradicao intelectual historicista, segundo a
qgual os acontecimentos sdo concebidos como consequéncias necessarias de
fatos precedentes, tendo assim carater pré-determinado e passiveis de
previsibilidade, Arendt concentra-se em mostrar que cada fenébmeno politico
trAs em si uma novidade, apresentando assim um conceito de historia
associado sobretudo ao conceito de liberdade, ou seja, a capacidade humana

de fazer surgir no mundo o que antes néo existia. Como dir4 a autora:

A causalidade € entretanto uma categoria totalmente estranha e
falseadora no que diz respeito as ciéncias histéricas. Ndo sé é
verdade que o real significado de todo evento transcende qualquer
numero de causas passadas que passamos a atribuir a ele [...], mas
também que o préprio passado s6 vem a ser com 0 préprio
acontecimento.[...] O acontecimento ilumina o préprio passado;
jamais pode ser deduzido dele. (ARENDT, 1989, p. 490)



O leitor de Compreensao e politica (1993) pode reconhecer nesse
ensaio passagens importantes das fortes criticas da autora aos historiadores
modernos, especificamente os que adotam o principio de causalidade como
método de investigacdo. Acreditar que o desenrolar dos fatos politicos ndo foge
as leis de causa e efeito, é toma-los como pré-determinados por essas leis, é
pressupor que os fatos politicos de amanha séo passiveis de previsdo, 0 que
significa negar o objeto de estudo da propria ciéncia histérica. Em outros
termos, € extinguir de uma vez por todas a luz que o passado pode oferecer,
proveniente do carater irrevogavelmente singular dos eventos, cada qual
revelador das capacidades humanas que aconteceu uma vez sé e ndo podera
se repetir. Um grande evento ndo pode ser deduzido dos acontecimentos do
passado, porque acontecem ndo em funcdo de uma necessidade historica,
mas emergem do terreno instavel da contingéncia, no qual a liberdade e a acdo
politica encontram sua fundamentacédo. A tese de Arendt sobre o que podemos
chamar metodologia de abordagem historica parece dar privilégio ndo as
ocorréncias que deram inicio a um periodo histérico, mas o que marcou 0 seu
desfecho, ou seja, ndo é possivel compreender um periodo da histéria antes da
ocorréncia de um fendmeno que marque o seu fim. Ela sugere um caminho
inverso ao da tradicdo historicista, a saber, um grande evento historico nao
pode ser previsto ou compreendido a partir do retorno a uma série de
acontecimentos passados, mas € o préprio evento que iluminara o passado e

revelara a origem do periodo historico do qual ele € o desfecho final.

E a historia é uma estéria que tem muitos comegos mas nenhum fim.
O fim, em qualquer sentido estrito ou definitivo da palavra, s6 poderia
ser o desaparecimento do homem da face da terra. Pois o que quer
gue o historiador chame de fim, seja o fim de um periodo, de uma
tradicdo, ou de toda uma civilizagdo, ele € um novo comego para
aqueles que estao vivos.(ARENDT, 2002, p. 50)

Vale destacar ainda que, mesmo sendo o0s problemas e paradoxos que
estimularam as primeiras reflexdes filos6ficas no mundo grego os mesmos que
ocupam o pensamento dos fildsofos contemporaneos (metafisica, politica,
religido, ciéncia, etc...), os eventos do século XX levaram pensadores a
reavaliagdo critica dos pressupostos que serviram de ponto de partida para

pensamento filosofico desde a antiguidade, e que estabeleceram o modo



tradicional de investigacdo filosofica. Em outras palavras, filésofos
contemporaneos como Arendt colocaram em cheque a autoridade de certos
hébitos de reflexdo, cujas raizes vamos encontrar nos momentos iniciais da
historia do pensamento ocidental, e abriram caminho para novas formas de
abordagem. Esses habitos se tornaram um dos focos das criticas arendtiana, e
0s tem aqueles que seguem a proposta platbnica de fazer da filosofia uma
busca de fundamentacdo sobre qualquer tema que se decida submeter a
investigacdo tedrica. Nesse sentido, o que se pretende € desvendar o
fundamento dltimo do real, os seus principios constitutivos, em detrimento das
aparéncias, ou seja, do que € imediatamente dado aos 6rgdos dos sentidos.
Nesses principios fundamentadores estariam os critérios absolutamente
validos, a partir dos quais 0 pensamento e as acdes dos homens seriam
adequadamente julgados. Essa empreitada que visa perscrutar o que esta
além da realidade aparente das coisas foi repetida pelas personalidades que
representam os momentos mais importantes do desenvolvimento da historia da
filosofia, e teve como consequéncia a valorizacdo do pensamento especulativo
e o desprezo pela “esfera dos negoécios humanos”, a qual, nas palavras de
Arendt, “consiste na teia de relagdes humanas que existe onde quer que os
homens vivam juntos” (ARENDT, 2004, p. 196) A filosofia de carater
especulativo, por consistir na busca de justificacdo puramente racional e com
validade universal, independente das opinides e interesses humanos, é
apreciada pela tradicdo como fundamentadora dos conceitos e legitimadora
das acdes humanas. Por outro lado, o discurso politico, os debates e
deliberacbes entre cidaddos sdo desprezados. Tais atividades humanas
perdem sua credibilidade diante da proposta da filosofia de buscar no mundo
das ideias perfeitas os padrdes universais e as medidas justa para avaliar tudo
0 que se passa no mundo dos homens. E isso que Platdo nos da a entender
em sua Alegoria da Caverna quando, ao recorrer a linguagem metaférica, nao
apenas contrapde, como também estabelece uma hierarquia entre a
perspectiva do pensador, convencido por suas solitarias reflexdes de que a
verdade s6 pode estar no plano metafisico, acessivel apenas aos que se
dispde ao dialogo silencioso de si consigo mesmo, a do cidaddo comum, que

como integrante de uma comunidade dialoga com seus pares e utilizando-se



de suas habilidades argumentativas participa do jogo que envolve consenso e

disputa de interesses.

Entendes que sera caso para admirar, se quem descer destas coisas
divinas as humanas fizer gestos disparatados e parecer muito
ridiculo, porque estd ofuscado e ainda ndo se habituou
suficientemente as trevas ambientes, e foi forcado a contender, em
tribunais ou noutros lugares, acerca das sombras do justo ou das
imagens das sombras, e a disputar sobre o assunto, sobre o que
supde ser a propria justica quem jamais a viu? (PLATAO, 517d)

A Alegoria, portanto, apresenta pela primeira vez a hostilidade
ontoldgica entre pensamento e acdo (ou entre filosofia e politica), que tomara
formas diversas no decorrer da historia das ideias ocidentais, firmando-se
como um traco caracteristico da tradicdo filoséfica. No texto O que é
autoridade, Arendt nos apresenta esse procedimento platbnico como
paradigmatico para se compreender a legitimacdo do poder em instancias

externas a esfera da praxis politica.

CONCLUSAO

Embora as experiéncias catastroficas do século XX estejam ainda em
vias de serem compreendidas, talvez algo seja possivel afirmar: a
fundamentacdo da politica através de padrbes metafisicos efetivou-se no
mundo contemporaneo, através da instituicdo de governos totalitarios. Neste
contexto, o espaco para a atividade da cidadania foi reduzido a nada, o que
significa o enclausuramento do potencial dos homens de fazer parte da
formacao cultural da comunidade a qual pertencem. A multiplicidade de
opinides e interesses, e 0 potencial de compreensao que inevitavelmente
emergem da convivéncia entre seres humanos, ndo sdo de forma alguma
levados em conta por esses governos. Como bem nos mostra Arendt em As
origens... 0S regimes totalitarios sdo guiados por alguma ideologia, ou seja,
uma légica de ideias que pretende deduzir os acontecimentos a partir de uma
Gnica premissa axiomatica, e acaba por distorcer os fatos ao invés de
compreendé-los.

Mesmo que o cidaddo contemporaneo nao possa mais contar com a

gama de conceitos que outrora orientava a inevitavel tarefa compreender e



fazer juizos sobre a realidade, Arendt considera que a capacidade humana de
pensar ndo foi de modo algum abalada. Diz ela que “por mais seriamente que
nossos modos de pensar estejam envolvidos nessa crise, nossa habilidade
para pensar ndo estd em questdo; somos o que os homens sempre foram —
seres pensantes.” (ARENDT, 2010, p.11), e vai além, ao afirmar a que
“‘necessidade humana de refletir acompanha quase tudo o que acontece ao

homem”.

REFERENCIAS

ARENDT, H.  Da Revolucao. Lishoa: Moraes Editores, 1971.
. As origens do totalitarismo: anti-semitismo, imperialismo e
totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1989.
A dignidade da politica: ensaios e conferéncias. Trad. Helena
Martns. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 1993.

Entre o Passado e
DUARTE, A. O pensamento a sombra da ruptura: politica e filosofia em
Hannah Arendt. Sdo Paulo: Paz e Terra, 2000.
. ‘Hannah Arendt e a modernidade: esquecimento e
redescoberta da politica.” Trans/form/acgao, v. 24, n. 1, 2001

LAFER, C. Pensamento, Persuasédo e Poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra,
1979.

. A reconstrugdo dos direitos humanos: a contribuicdo de Hannah
Arendt. Estudos avancados, 11(30), 55-65, 1997.



